
        
            
                
            
        

    
Ấn Quang Đại Sư 

Văn Sao Tinh Hoa Lục 

印 光 大 師  

文 鈔 菁 華 錄 



Pháp sư Liễu Nhiên và Đức Sâm giám định 

Quy y đệ tử Lý Tịnh Thông ở Hải Diêm 

kính cẩn biên tập 















Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

(dịch theo ấn bản của Cổ Tấn Báo Ân Niệm Phật Đường) 

Giảo chánh: Minh Tiến, Huệ Trang, Đức Phong



 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 3 

Lời tựa tái bản bộ Ấn Quang Đại Sư Văn Sao 

Tinh Hoa Lục 

Trong phần Lưu Thông của kinh lá bối thường khen ngợi [công đức] 

biên chép kinh. Về sau, do kỹ thuật khắc bản, đúc chữ được phát minh, 

thay vì khen ngợi công đức chép kinh, công đức giảng giải ý nghĩa kinh 

được đề cao. Xét ra, tuy nghĩa ấy chẳng phải chỉ có một, nhưng cả cõi 

đời  chỉ  thường  biết  tới  những  ý  nghĩa  hạn  cuộc  trong  phạm  vi  phước 

đức. Nay ta thấy trong khắp xó chợ cùng quê, có nơi nào chẳng có kinh 

Phật? Đấy chẳng phải là chánh pháp được xiển dương, lưu thông, mà chỉ 

là phước đức “khắc, in” được thực hiện phổ biến vậy! Thật ra, kẻ phát 

tâm  hoằng  dương,  tuyên  truyền,  chẳng  xét  xem  những  điều  sâu  xa, 

huyền nhiệm trong các kinh có phù hợp căn cơ hay không, chỉ mong cầu 

phước đức cho chính mình, trao thuốc trái bệnh đến nỗi người nhận lãnh 

ngơ ngác, người căn cơ bậc thượng chỉ giữ xuông lòng kính trọng cúng 

dường, kẻ căn cơ bậc hạ xếp cất trên gác cao, lợi sanh ở chỗ nào? Lưu 

thông ở chỗ nào? 

Tôi lại còn nghe nói: Thời Chánh Pháp, căn cơ khế hợp Luật, thời 

Tượng Pháp căn cơ khế hợp Thiền, thời Mạt Pháp căn cơ chỉ khế hợp 

Tịnh. Như vậy thì Tịnh, Luật, Thiền há chẳng phải là giống hệt như nhau 

hay sao? Chỉ xét về Thể thì các pháp giống hệt nhau, nhưng nếu xét về 

mặt Tướng và Dụng lại muôn vàn sai khác. Nếu chẳng có thật tánh giống 

hệt như nhau, sẽ không thể xiển dương pháp thể bất biến; nếu không có 

phương tiện muôn vàn sai khác, làm sao thành Tướng - Dụng tùy duyên? 

Như  vậy  là  Tịnh  đề  cao  phương  tiện  lớn  lao  để  dẫn  về  cái  Thật,  có 

phương cách thiện xảo nhằm khai hiển, giữ, bỏ. Dẫn về cái Thật thì chỉ 

có đức Phật thấu hiểu cùng tận, cho nên phải tin; do thiện xảo thích hợp 

khắp ba căn cho nên dễ hành. Thời tiết ấy, căn cơ ấy, há coi thường được 

chăng? 

Vị tổ đời thứ mười ba của Tịnh Tông là Ấn Công dùng lời văn, từ 

ngữ  hiện  thời  để  hoằng  truyền  đạo  đáng  tin  dễ  hành  này;  người  được 

Ngài giáo hóa rất rộng, người đắc độ rất đông. Người ta biên tập lời Ngài 

dạy thành bộ Văn Sao, tập hợp những lời dạy ngắn gọn, đơn giản, trọng 

yếu,  lưu  truyền  khắp  trong  ngoài  nước,  nhưng  kẻ  độn  căn  vẫn  còn  sợ 

rườm rà, chẳng thể thọ trì được, há chẳng phải là điều đáng nuối tiếc hay 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 4 

sao?  Có  bậc  Khai  Sĩ  đi  trước  là  Tịnh  Thông,  trích  lấy  những  chỗ  đơn 

giản nhất trong những lời dạy đơn giản, gạn lọc những điều trọng yếu 

nhất trong những điều trọng yếu, biên soạn thành bộ Tinh Hoa Lục, vừa 

khế cơ, vừa lợi sanh, nhưng số lượng sách được lưu thông vẫn cảm thấy 

chưa đủ! 

Cư sĩ Triệu Mậu Lâm ở Cổ Ngô cũng là bậc cao túc của Tổ, chuyên 

nhất  Tịnh  nghiệp,  nguyện  thiết  tha  hoằng  dương,  ngẫu  nhiên  có  được 

một bản hoàn chỉnh của sách này, liền vui mừng, nhóm họp những người 

cùng mến chuộng [sách này] để ấn hành, mong tiếp tục hoằng truyền tổ 

đức hòng cứu khắp đời Mạt. Nguyện ấy, duyên ấy, chẳng phải chỉ thuộc 

về phước đức, mà còn có phần giúp đỡ lợi sanh, lưu thông sâu đậm! Lời 

tựa ban đầu của sách này đã trình bày cặn kẽ ý chỉ, nay vẫn còn đó, hãy 

đọc sẽ hiểu tường tận. Tôi và Triệu cư sĩ là bạn đồng môn, được ông ta 

sai viết lời tựa mới, tuy chẳng dám chối từ, e ngại mình đã phải trộm hớt 

lấy  lời  bàn  của  người  trước  mà  ý  nghĩa  vẫn  chẳng  bằng,  nên  chỉ  trần 

thuật duyên khởi tái bản nhằm giãi bày tấm lòng tùy hỷ mà thôi! 

Ngày Trùng Dương năm Mậu Thân, tức năm Trung Hoa Dân Quốc 

thứ 57 (1968), đệ tử Lý Bỉnh Nam kính đề. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 5 

Lời tựa của bộ Ấn Quang Đại Sư Văn Sao 

Tinh Hoa Lục 

Kinh  Đại  Tập  dạy:   “Mạt  pháp  ức  ức  nhân  tu  hành,  hãn  nhất  đắc 

 đạo,  duy  y  niệm  Phật,  đắc  độ  sanh  tử”   (Trong  đời  Mạt  Pháp,  ức  ức 

người tu hành, hiếm một ai đắc đạo, chỉ có nương vào pháp niệm Phật là 

thoát khỏi sanh tử). Pháp Niệm Phật này chính là đạo để thượng thánh 

lẫn hạ phàm cùng tu, là pháp để người trí lẫn kẻ ngu cùng hành. Do pháp 

này chuyên cậy vào Phật lực nên lợi ích thù thắng, vượt trỗi những giáo 

pháp theo đường lối thông thường. Chỉ có pháp môn Tịnh Độ là chẳng 

dễ khiến cho con người sanh lòng tin nhất! Đối với những câu như  “vô 

 sanh mà sanh, vô niệm mà niệm” , nếu chẳng phải là bậc thấu hiểu sâu xa 

ý chỉ  “tâm làm, tâm là” , sao không bị lầm lẫn cho được? Do vậy, đức 

Thế Tôn ta đối với chỗ vốn không nói năng lại thường nói thật nhiều, 

không có gì khác hơn là vì muốn cho hết thảy chúng sanh hiểu rõ giác 

tánh họ đang sẵn có, tiến hướng Phật quả, biết tự tánh chính là Di Đà thì 

mới  có  thể  bàn  luận  “duy  tâm  Tịnh  Độ”,  “tâm  tịnh  thì  cõi  Phật  tịnh”. 

Nếu có thể tin chắc thật, nguyện thiết tha, tận lực hành, sẽ cảm ứng đạo 

giao, đã nắm chắc bằng khoán vãng sanh. 

Tôi thấy những kẻ cuồng huệ trong cõi đời, cứ hở ra bèn ngỡ Tịnh 

Độ là nông cạn, dễ dàng, rồi coi thường, muốn cầu những pháp được gọi 

là huyền diệu khác để mong được ngộ chứng, nào biết một môn Tịnh Độ 

quả  thật ngầm  khế  hợp  Phật tâm,  là  giáo  pháp  chí viên,  chí đốn!  Tâm 

Phật vô vi, chẳng vướng mắc nơi pháp số. Niệm Phật: Tâm năng niệm 

rành rành phân minh, nhưng trọn chẳng thể được, chẳng phải là do hữu 

vi lại khế hợp vô vi đó sao? Trọn chẳng thể được nhưng rành rành phân 

minh, chẳng phải là thầm hợp đạo mầu đó ư? Do vậy, người niệm Phật, 

niệm nào cũng là Phật. Cho nên biết: Sáu chữ gồm trọn muôn pháp, một 

môn  chính  là  phổ  môn, toàn  Sự  chính  là  Lý,  toàn vọng  chính  là  chân, 

toàn tánh khởi tu, toàn tu nơi tánh, nương vào y báo, chánh báo cõi ấy để 

hiển lộ tự tâm của ta, Thỉ Giác và Bổn Giác chẳng lìa nhau, tiến thẳng 

trên đường giác.  Khoảng  cách  mười  vạn  ức  [cõi  Phật]  cách đây  chẳng 

xa, chín phẩm đều có thể đạt lên, hoàn tất ngay trong một đời. Hết sức 

bình thường, nhưng tột bậc huyền diệu, những kẻ chứng nhập tối tăm, 

tham cứu mù quáng kia há mong sánh vai được sao! 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 6 

Ấn Quang đại sư thừa nguyện tái lai, đề xướng một chánh lệnh duy 

nhất, chẳng bàn luận tâm tánh cao vời, nhưng hiển lộ trọn vẹn diệu tâm. 

Hoằng Nhất đại sư gọi Tổ là   “người duy nhất trong suốt ba trăm năm 

 qua” , há có phải là đề cao quá đáng! Củi căn cơ hóa độ đã hết, lửa ứng 

hiện phải tắt, nhưng lời nhỏ nhiệm, ý chỉ bao la đã rộng ban cho hậu học, 

quả thật là chẳng khi nào, không nơi nào [có ai khác] làm được như vậy 

cả! Bộ Văn Sao của Sư tuy chỗ nào cũng chỉ quy [Tịnh Độ], nhưng đối 

với người bận chuyện túi bụi, muốn tìm một tác phẩm vừa đọc liền thấy 

rõ, liền thâm nhập lãnh hội thì đã có cuốn Văn Sao Tinh Hoa Lục do cư 

sĩ Lý Tịnh Thông biên tập. Sách này gồm ba trăm ba mươi đoạn, lý hiển 

chân thường, lời lẽ không trùng lặp, hết sức khéo léo, chắt lọc, trong cõi 

đời hiếm có sách nào sánh bằng; tâm trọng đạo tôn sư của cư sĩ lại càng 

khó  có.  Tôi  biết  sách  này  một  khi  được  lưu  hành,  muôn  người  được 

hưởng lợi ích. Uốn nắn lòng người để giúp đạt đến bình trị sẽ nhờ vào 

sách này vậy! Viên Anh kính cẩn nhận lấy xem xong, vui mừng, hớn hở, 

khó thể dùng lời lẽ nào để giãi bày, chỉ đành lược thuật mấy lời giãi bày 

đem xếp trước phần chánh văn để ghi lại cái duyên tốt đẹp nhằm thưa 

với những vị đồng tâm, chứ đâu dám viết tựa! 

Ngày Rằm mùa Đông năm Nhâm Thìn (1952), lão nạp Viên Anh đề 

tại Viên Minh Giảng Đường, Thượng Hải. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 7 

Ấn Quang Đại Sư Văn Sao  

Tinh Hoa Lục 

印光大師文鈔菁華錄 

Pháp sư Liễu Nhiên và Đức Sâm giám định 

Đệ tử quy y Lý Tịnh Thông ở Hải Diêm 

kính cẩn biên tập 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

(theo ấn bản của Cổ Tấn Báo Ân Niệm Phật Đường) 

Giảo chánh: Minh Tiến, Huệ Trang & Đức Phong 



I. Tán Tịnh Độ siêu thắng (Khen ngợi Tịnh Độ siêu việt thù thắng)  

* Giáo pháp của pháp môn Tịnh Độ lớn lao thay! Tâm này làm Phật, 

tâm  này  là  Phật,  pháp  Trực  Chỉ  Nhân  Tâm  [của  nhà  Thiền]  còn  phải 

nhường  phần  kỳ  đặc  (lạ  lùng,  đặc  biệt).  [So  với  lợi  ích  của  cách  tu] 

 “dùng ngay cái tâm này niệm Phật, niệm niệm thành Phật”  thì lợi ích 

đạt  được  do  trải  qua  bao  kiếp  tu  chứng  vẫn  phải  kém  hơn.  Độ  khắp 

thượng - trung - hạ căn, thống nhiếp Luật, Giáo, Thiền Tông, như mưa 

đúng  thời  nhuần  thấm  muôn  vật,  như  biển  cả  dung  nạp  các  sông.  Hết 

thảy các pháp Thiên, Viên, Đốn, Tiệm, không pháp nào chẳng từ pháp 

giới này lưu xuất; hết thảy hạnh Đại - Tiểu, Quyền - Thật, không hạnh 

nào chẳng quy về pháp giới này. Chẳng đoạn Hoặc nghiệp mà được dự 

vào Bổ Xứ, ngay trong một đời này viên mãn Bồ Đề. Chúng sanh trong 

chín pháp giới lìa môn này thì trên chẳng thể viên thành Phật đạo; mười 

phương chư Phật bỏ pháp này thì dưới chẳng thể lợi khắp quần manh. 

Do vậy, Hoa Nghiêm hải chúng hết thảy đều tuân theo mười đại nguyện 

vương. Pháp Hoa xưng niệm một tiếng1 đều chứng Thật Tướng của các 

pháp. 

Hạnh phương tiện tối thắng, ngài Mã Minh dạy trong luận Khởi Tín. 

Đạo dễ hành chóng đến, ngài Long Thọ xiển dương trong luận Tỳ Bà Sa. 

Ngài  Trí  Giả  là  hậu  thân  của  Phật  Thích  Ca,  nói  Thập  Nghi  Luận, 

chuyên dốc chí nơi Tây Phương. Ngài Vĩnh Minh là Phật Di Đà thị hiện, 



1 Kinh Pháp Hoa, phẩm Phương Tiện, có câu:  “Nhược nhân tán loạn tâm, nhập ư 

 tháp miếu trung, nhất xưng nam-mô Phật, giai dĩ thành Phật đạo”  (Nếu ai tâm tán 

loạn, vào trong nơi tháp miếu, niệm mô Phật một tiếng, đều đã thành Phật đạo)  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 8 

soạn  Tứ  Liệu  Giản,  suốt  đời  niệm  Phật.  Hội  tam  thừa  ngũ  tánh2  cùng 

chứng chân thường, dẫn thượng thánh hạ phàm cùng lên bờ kia. Vì thế, 

[pháp này] được chín pháp giới cùng quy về, mười phương cùng khen 

ngợi. Ngàn kinh cùng xiển dương, vạn luận đều tuyên nói. Thật có thể 

gọi là lời bàn luận tột cùng trong giáo pháp cả một đời [đức Phật], là đại 

giáo Nhất Thừa vô thượng vậy! Chẳng gieo cội đức, dù trải bao kiếp vẫn 

khó thể gặp gỡ. Đã được thấy nghe, hãy nên siêng năng tu tập!  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 3, Lời tựa in tặng tranh Cực Lạc)  

* Trộm nghe pháp môn Tịnh Độ là pháp phơi bày thông suốt rốt ráo 

bản hoài của chư Phật, vượt trỗi hết thảy Thiền, Giáo, Luật, thống nhiếp 

hết thảy Thiền, Giáo, Luật. Nói đại lược thì một chữ, một câu, một sách 

có  thể  bao  quát  [pháp  môn  Tịnh  Độ]  không  còn  sót.  Nói  rộng  thì  dù 

những lời huyền diệu thuộc Tam Tạng mười hai bộ kinh, diệu nghĩa của 

chư tổ sư năm tông3 cũng không thể diễn tả trọn. Dẫu cho chúng sanh 

trọn khắp đại địa cùng thành Chánh Giác, hiện tướng lưỡi rộng dài, dùng 

sức  thần  thông,  sức  trí  huệ,  vi  trần  nói,  cõi  nước  nói,  sôi  nổi  nói,  nói 

không gián đoạn, há có thể nói hết được ư? Ấy là vì Tịnh Độ vốn chẳng 

thể nghĩ bàn. Thử xem bộ kinh lớn Hoa Nghiêm, là vua của toàn bộ Tam 

Tạng, cuối cùng quy về chú trọng nơi nguyện vương. Bộ kinh uyên áo 

Pháp Hoa mầu nhiệm đứng đầu các kinh, nghe đến liền được vãng sanh, 



2  Tam  thừa  ngũ  tánh:  Tam  thừa  là  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  và  Bồ  Tát.  Ngũ  tánh: 

Theo Hoa Nghiêm Kinh Sớ, chúng sanh có năm chủng tánh thành Phật bất đồng:  

1)  Bất  định  tánh:  Tức  căn  tánh  không  nhất  định,  gần  gũi  Thanh  Văn  thì  tu  pháp 

Thanh Văn, gần Duyên Giác bèn tu pháp Duyên Giác v.v… 

2) Vô chủng tánh: Hạng người không có chánh tín, thiện căn, bác không nhân quả, 

chẳng cầu giải thoát. 

3) Thanh Văn Tánh. 

4) Duyên Giác tánh. 

5) Bồ Tát tánh. 

Duy Thức Học lại phán định Ngũ Tánh như sau:  

1) Bồ Tát Định Tánh  

2) Thanh Văn Định Tánh  

3) Duyên Giác Định Tánh  

4) Tam Thừa Bất Định Tánh  

5) Vô Tánh Hữu Tình. 

Ba chủng tánh đầu quyết định thành tựu thánh quả, hai chủng tánh sau không nhất 

định. 

3  Năm  tông:  năm  tông  phái  nhà  Thiền,  tức  Lâm  Tế,  Tào  Động,  Vân  Môn,  Quy 

Ngưỡng và Pháp Nhãn. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 9 

địa  vị bằng với bậc Đẳng  Giác.  Còn như  ngàn  kinh vạn luận,  đâu đâu 

cũng chỉ quy [Tịnh Độ] là có lý do vậy. Văn Thù phát nguyện, Phổ Hiền 

khuyến tấn; đức Như Lai thọ ký trong kinh Đại Tập như sau:  “Trong đời 

 Mạt Pháp, nếu không nhờ vào pháp này, không thể đắc độ”.  Trong luận 

Tỳ Bà Sa, ngài Long Thọ dạy đơn giản là  “đạo dễ hành, mau thoát sanh 

 tử”,  nên vãng thánh tiền hiền ai nấy đều hướng về, há vô ích sao? Đúng 

là giáo pháp cả một đời [đức Phật] đều đặt để nơi pháp môn Niệm Phật. 

Không  chỉ  có vậy,  phàm  hết thảy  cảnh giới được tiếp  xúc  bởi sáu  căn 

như núi, sông, đại địa, sáng, tối, sắc, không, thấy, nghe, hay, biết, sắc, 

thanh, hương v.v… có pháp nào không phải là văn tự xiển dương Tịnh 

Độ? Lạnh  - nóng đắp đổi, già  - bệnh đưa đẩy, lụt, hạn, binh đao, dịch 

bệnh, bè lũ ma, tà kiến, có thứ gì chẳng phải là lời cảnh sách nhằm lay 

tỉnh con người sớm cầu vãng sanh? Nói rộng ra, há có thể trọn hết được 

hay chăng? 

Nói “một chữ thống nhiếp trọn hết” thì chính là chữ Tịnh. Tịnh đến 

cùng cực ắt sẽ sáng suốt, sao không đạt đến Diệu Giác. Một chữ này há 

dễ đảm đương? Nghiên cứu bài tụng về Lục Tức Phật 4 ắt sẽ biết! 

Một câu là Tín  - Nguyện  - Hạnh. Không có Tín sẽ chẳng thể khởi 

Nguyện, không  có  Nguyện sẽ  chẳng thể dẫn dắt  Hạnh.  Không  có diệu 

hạnh trì danh sẽ không thể thỏa mãn sở nguyện hòng chứng được Tín ấy. 

Hết thảy kinh luận Tịnh Độ đều nêu tỏ ý chỉ này. 

Một kệ là kệ tán Phật5, nêu lên chánh báo để nhiếp y báo; nêu lên 

hóa chủ (A Di Đà Phật) để bao gồm đồ chúng (các vị thượng thiện nhân 



4 Lục Tức Phật: Sáu hạnh vị của Viên Giáo do Thiên Thai Trí Giả đại sư lập ra, gồm: 

Lý Tức Phật (chưa nghe Phật pháp, nhưng tự tánh chính là Phật), Danh Tự Tức Phật 

(đã nghe Phật pháp), Quán Hạnh Tức Phật (ngoại phàm, tương đương với Thập Tín 

của Biệt Giáo), Tương Tự Tức Phật (Nội Phàm, thuộc địa vị Thập Tín), Phần Chứng 

Tức  Phật  (bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ,  từ  Thập  Trụ  trở  lên),  Cứu  Cánh 

Tức Phật (quả vị Phật). 

5  Tức  bài  kệ  tán   “A  Di  Đà  Phật  thân  kim  sắc,  tướng  hảo  quang  minh  vô  đẳng 

 luân”….  Bài kệ này do   ngài  Đức Tạng Trạch Anh (1045-1099) sống vào thời Bắc 

Tống soạn. Sư là người huyện Đồng Giang (tỉnh Chiết Giang), họ Du, tự Uẩn Chi. 

Sư  mất  mẹ  từ  bé,  có  lần  theo  cha  đến  Hàng  Châu,  gặp  được  ngài  Nam  Sơn  Đoan 

Phong bèn xin theo xuất gia. Năm Thiên Ninh thứ nhất (1068), Sư thọ Cụ Túc Giới, 

chuyên tâm trì luật cũng như theo học giáo nghĩa Chỉ Quán với ngài Xử Khiêm chùa 

Bảo Các, rất được ngài Xử Khiêm coi trọng, đặc biệt truyền dạy Thập Bất Nhị Môn 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 10 

trong cõi Cực Lạc). Tuy chỉ có tám câu nhưng đã nêu trọn đại cương của 

ba kinh Tịnh Độ. 

Một sách là Tịnh Độ Thập Yếu, mỗi chữ đều là lời hướng dẫn trong 

đời Mạt Pháp, mỗi lời đều là gương báu của Liên Tông. Buồn khóc ứa 

lệ,  mổ  tim  vẩy  máu,  xứng  tánh  phát  huy,  tùy  theo  căn  cơ  mà  chỉ  bày. 

Dẫu có ví là “vớt người chết đuối, cứu kẻ đang bị lửa thiêu” cũng không 

thể  sánh ví được  nỗi  lòng thống thiết của  tác giả bộ  sách  ấy.  Bỏ  cuốn 

sách này đi thì chánh tín không thể do đâu mà sanh, tà kiến không thể do 

đâu mà diệt!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư 

 gởi sư Ngộ Khai) 

*  Nhất  niệm  tâm  tánh  của  chúng  sanh  và  chư  Phật  không  hai.  Tuy 

đang mê bất giác, khởi Hoặc tạo nghiệp, tạo đủ mọi tội, nhưng Phật tánh 

sẵn có vốn không tổn thất. Ví như Ma Ni bảo châu rớt trong nhà xí, trọn 

chẳng khác gì vật dơ, người ngu chẳng biết là quý báu, bèn coi như uế 

vật (vật nhơ bẩn). Người trí biết là diệu bảo vô giá, chẳng hiềm ô uế, vào 

trong nhà xí nhặt  lấy, dùng đủ  mọi  phương  cách  gột  rửa  cho sạch. Sau 

đấy, treo trên tràng6 cao, châu liền phóng đại quang minh, tùy theo lòng 

mong cầu của con người mà mưa khắp các thứ báu. Do vậy, người ngu 

mới biết là quý báu. 

Đại Giác Thế Tôn xem các chúng sanh cũng giống như thế: Dẫu là 

kẻ hôn mê, điên đảo, phiền hoặc, tạo đủ Ngũ Nghịch, Thập Ác, vĩnh viễn 

đọa trong ba ác đạo, tâm Phật vẫn chẳng hề có một niệm buông bỏ, luôn 

tìm cơ duyên, gia bị âm thầm hoặc hiển nhiên, vì họ thuyết pháp ngõ hầu 

họ hiểu rõ Hoặc nghiệp huyễn vọng, ngộ Phật tánh chân thường, cho đến 

khi  viên  chứng  Vô  Thượng  Bồ  Đề  mới  thôi!  Đối  với  người  tội  ác  cực 



Luận, Kim Cang Bễ Luận, do vậy Sư ngộ hiểu sâu xa giáo nghĩa Thiên Thai lẫn chỗ 

huyền áo của Tịnh Tông. Đồ chúng các tỉnh Giang, Hàng, Hồ… theo học rất đông, 

Sư chú tâm dạy họ bằng giáo nghĩa Tịnh Độ và thường răn nhắc đại chúng siêng tu 

Tịnh  nghiệp.  Do  kính  trọng,  mọi  người  đều  gọi  ngài  là  Đồng  Giang  pháp  sư  hay 

Đồng Giang Anh pháp sư chứ không gọi thẳng tên. Ngài để lại cho đời các bộ chú 

giải Tâm Kinh, Tam Châu Luận, Tịnh Độ Tu Chứng Nghi, Vãng Sanh Tịnh Độ Thập 

Nguyện Văn, Biện Hoành Thụ Nhị Xuất, Khuyến Tu Tịnh Độ Tụng… 

6 Tràng (Dhvaja) vốn là một loại cờ hiệu dùng để trang nghiêm đạo tràng, có hình 

ống tròn, chung quanh có tua. Về sau, những trụ cao, có hình ống hoặc hình lục lăng 

hay bát giác, bốn mặt khắc kinh cũng được gọi là Tràng hay Kinh Tràng. Tràng nói ở 

đây chính là loại cột trụ cao. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 11 

nặng  còn  như  thế,  thì  đối  với  người  nghiệp  nhẹ,  khéo  giữ  giới,  tu  trọn 

vẹn, có sức Thiền Định sâu, không một ai chẳng được Phật đối xử như 

vậy.  Phàm  trong  tam  giới,  có  những  người  tuy  đã  thâu  liễm  được  thân 

tâm, khuất phục được các Phiền Hoặc, nhưng tình chủng vẫn còn, phước 

báo  một khi đã hết liền đọa xuống cõi dưới, gặp cảnh chạm duyên vẫn 

khởi Hoặc tạo nghiệp, do nghiệp cảm khổ, luân hồi sáu nẻo, trọn chẳng 

có lúc nào ngưng; cho nên kinh Pháp Hoa nói:  “Ba cõi không yên ví như 

 nhà  cháy.  Các  khổ  đầy  dẫy,  thật  đáng  kinh  sợ”.  Nếu  không  phải  là 

nghiệp tận tình không, đoạn Hoặc chứng Chân, thì chẳng mong chi thoát 

khỏi tam giới ! 

Riêng  mình  pháp  môn  Tịnh  Độ  chỉ  cần  có  đủ  lòng  tin  chân  thật, 

nguyện thiết tha, trì danh hiệu Phật liền có thể nhờ vào Phật từ lực vãng 

sanh Tây Phương. Đã được vãng sanh bèn nhập cảnh giới Phật, thọ dụng 

giống như Phật, hai thứ phàm tình lẫn thánh kiến đều chẳng sanh. Chính 

là pháp môn đặc biệt ngàn vạn phần ổn thỏa, thích đáng, chẳng bỏ sót 

một ai vậy; đang thời Mạt Pháp, bỏ pháp này thì không còn cách gì khác 

nữa!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 3, Lời tựa sách 

 Phó Đại Sĩ Truyện Lục)  

*  Pháp  môn  Niệm  Phật  cao  cả  thay!  Do  một  niệm  tâm  tánh  của 

chúng ta giống như hư không thường hằng bất biến. Tuy thường chẳng 

biến nhưng niệm niệm tùy duyên, chẳng duyên theo Phật giới sẽ duyên 

theo cửu giới, chẳng duyên theo tam thừa sẽ duyên theo lục đạo, chẳng 

duyên theo nhân thiên sẽ duyên theo tam đồ. Do duyên nhiễm - tịnh bất 

đồng cho nên quả báo khổ  - vui rất khác. Tuy bản thể trọn chẳng biến 

đổi gì, nhưng Tướng - Dụng cố nhiên khác nhau một trời một vực! Ví 

như hư không được mặt trời chiếu thì sáng, mây đùn bèn tối. Tuy bản 

thể  của  hư  không  chẳng  do  mây  hay  mặt  trời  mà  tăng  -  giảm,  nhưng 

tướng hiển hiện hay ngăn lấp cố nhiên có nói trọn năm cũng chẳng hết. 

Do vì nghĩa này, đức Như Lai dạy khắp các chúng sanh duyên niệm 

nơi Phật. Vì thế, nói:  “Nếu tâm chúng sanh nhớ Phật, niệm Phật thì hiện 

 tiền, tương lai nhất định thấy Phật, cách Phật chẳng xa”.  Lại nói:  “Chư 

 Phật Như Lai là thân pháp giới vào trong tâm tưởng của hết thảy chúng 

 sanh. Do vậy, lúc tâm các ông tưởng Phật thì tâm ấy chính là ba mươi 

 hai  tướng,  tám  mươi  vẻ  đẹp  phụ,  tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật. 

 Biển Chánh Biến Tri của chư Phật từ tâm tưởng sanh”.  Hễ duyên theo 

Phật  giới  thì  tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật.  Nếu  duyên  theo  các 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 12 

chúng  sanh  giới  thì  tâm  này  làm  chúng  sanh,  tâm  này  là  chúng  sanh. 

Hiểu rõ điều này rồi mà chẳng niệm Phật thì chưa bao giờ có chuyện ấy! 

Một pháp Niệm Phật chính là lấy hồng danh vạn đức của Như Lai làm 

duyên, mà hồng danh vạn đức ấy lại chính là vô thượng giác đạo Như 

Lai đã chứng nơi quả địa! Do dùng Quả Địa Giác ấy làm Nhân Địa Tâm 

nên nhân bao trùm biển quả, quả thấu tột nguồn nhân. Như người nhiễm 

hương,  thân  có  mùi  thơm;  như  tò  vò  chúc  loài  sâu7,  lâu  ngày  sẽ  hóa 

thành [tò vò]. Thành Phật ngay trong đời này, chuyển phàm thành thánh, 

công năng lực dụng ấy vượt trội hết thảy những pháp môn khác trong cả 

một đời giáo hóa [của đức Phật]. Bởi lẽ hết thảy các pháp môn đều cậy 

vào tự lực đoạn Hoặc chứng Chân mới liễu thoát sanh tử; còn pháp môn 

Niệm Phật thì tự lực lẫn Phật lực hai thứ đều đầy đủ. Vì thế, người đã 

đoạn được Hoặc nghiệp bèn mau chứng Pháp Thân, người còn đầy đủ 

Hoặc nghiệp sẽ đới nghiệp vãng sanh! 

Pháp  này  cực  kỳ  bình  thường,  dẫu  là  ngu  phu  ngu  phụ  cũng  đạt 

được lợi ích, nhưng lại cực huyền diệu,  tuy là Đẳng Giác Bồ Tát cũng 

chẳng  thể  vượt  khỏi  phạm  vi  pháp  này.  Bởi  vậy,  không  một  ai  chẳng 

kham tu, mà cũng không một ai chẳng thể tu được. Thực hiện dễ, thành 

công  cao,  dùng  sức  ít,  lại  đạt  được  hiệu  quả  nhanh  chóng,  thật  là  một 

pháp  môn  đặc  biệt  trong  giáo  pháp  suốt  cả  một  đời  đức  Như  Lai,  cố 

nhiên  chẳng  thể  dùng  giáo  lý  thông  thường  để  biện  luận  được.  Chúng 

sanh đời Mạt Pháp phước mỏng, huệ cạn, chướng dầy, nghiệp sâu chẳng 

tu  pháp này,  cứ  muốn  cậy  vào tự  lực  để đoạn  Hoặc  chứng  Chân  hòng 

liễu  sanh  tử  thì  khó  khăn  muôn  phần!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 3, Lời tựa cho đạo tràng niệm Phật quanh năm tại Thê 

 Chân thường trụ)  

* Đức Đại Giác Thế Tôn thương các chúng sanh mê trái tự tâm, luân 

hồi sáu nẻo trải nhiều kiếp lâu xa không thể thoát ra. Do vậy, khởi lòng 

Vô Duyên Từ, vận dụng lòng Đồng Thể Bi, thị hiện sanh trong thế gian, 

thành Đẳng Chánh Giác, tùy thuận cơ nghi rộng giảng các pháp. Nói bao 

quát đại cương thì gồm có năm tông, năm tông là như thế nào? Chính là 



7 Dân gian Trung Hoa khi xưa tin rằng con tò vò phải bắt những con sâu đem về bỏ 

vào tổ của chúng, rồi cứ nhắc nhở: “Biến thành tò vò!” thì những con sâu ấy lâu ngày 

sẽ biến thành tò vò chui ra. Thật ra, tò vò bắt những con sâu ấy bỏ vào tổ rồi đẻ trứng 

lên đó, tò vò con nở ra sẽ ăn thịt con sâu ấy. Khi tò vò con đã đủ sức, nó sẽ khoét tổ 

chui ra. Do vậy, dân gian tưởng lầm sâu nở ra thành tò vò. Ở đây, Tổ mượn truyền 

thuyết dân gian để nói cho người đương thời dễ hiểu. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 13 

Luật,  Giáo,  Thiền,  Mật  và  Tịnh.  Luật  là  Phật  thân,  Giáo  là  Phật  ngữ, 

Thiền là Phật tâm. Phật sở dĩ thành Phật chỉ do ba pháp này, Phật sở dĩ 

độ sanh cũng chỉ có ba pháp này. Nếu chúng sanh thật sự có thể nương 

theo Luật, Giáo, Thiền của Phật để tu trì thì ba nghiệp của chúng sanh sẽ 

chuyển thành ba nghiệp của chư Phật. Ba nghiệp đã chuyển thì phiền não 

chính là Bồ Đề, sanh tử chính là Niết Bàn. Lại sợ kẻ túc nghiệp sâu nặng 

ắt chẳng dễ chuyển, nên dùng sức gia trì Đà La Ni tam mật8 để un đúc. 

Như  tò  vò  bảo  con  nhộng:  “Giống  ta,  giống  ta”,  bảy  ngày  sau  sẽ  biến 

thành tò vò. 

Lại sợ kẻ căn khí kém hèn, chưa được giải thoát, hễ thọ sanh lần nữa, 

khó  tránh  khỏi  mê  mất;  do  vậy,  đặc  biệt  mở  ra  một  môn  “tín  nguyện 

niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ” để dù thánh hay phàm đều cùng trong đời 

này được vãng sanh Tây Phương. Thánh sẽ mau chứng Vô Thượng Bồ 

Đề, phàm thì vĩnh viễn thoát khỏi sanh tử buộc ràng. Do cậy vào Phật từ 

lực, nên công đức lợi ích chẳng thể nghĩ bàn. 

Phải  biết:  Luật  chính  là  nền  tảng  của  Giáo,  Thiền,  Mật,  Tịnh.  Nếu 

chẳng nghiêm trì cấm giới sẽ chẳng thể đạt được lợi ích thật sự nơi Giáo, 

Thiền,  Mật,  Tịnh.  Giống  như  xây  lầu  cao  vạn  trượng  nếu  nền  móng 

không  vững  thì  chưa  xây  xong  đã  sụp.  Tịnh  là  chỗ  quy  túc  của  Luật, 

Giáo, Thiền, Mật, như trăm sông vạn dòng đều đổ vào biển cả. Bởi lẽ, 

pháp  môn  Tịnh  Độ  chính  là  pháp  môn   “trên  thành  Phật  đạo,  dưới  độ 

 chúng  sanh,  thành  thủy,  thành  chung”   của  mười  phương  tam  thế  chư 

Phật.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư tuyên 

 ngôn kết xã niệm Phật của chùa Thanh Liên ở Lô Sơn)  

*  Kinh  A  Di  Đà,  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ 

Phật,  những  kinh  này  được  gọi  chung  là  Tịnh  Độ  Tam  Kinh,  chuyên 

giảng về duyên khởi, sự lý Tịnh Độ. Những kinh Đại Thừa khác đều nói 

kèm Tịnh Độ, nhưng kinh Hoa Nghiêm là lúc Như Lai mới thành Chánh 

Giác đã vì bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ xứng tánh giảng thẳng 

vào diệu pháp Nhất Thừa. Cuối cùng, Thiện Tài đồng tử tham học khắp 

các thiện tri thức, sau khi đã chứng ngang với chư Phật, bèn được Phổ 

Hiền Bồ Tát dạy cho mười đại nguyện vương, khiến cho Thiện Tài và 

Hoa  Tạng  hải  chúng  đều  cùng  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực 

Lạc thế giới, ngõ hầu viên mãn Phật quả. Trong Quán Kinh, chương Hạ 



8 Tam Mật là thân mật, khẩu mật, tâm mật. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 14 

Phẩm Hạ Sanh, hạng người Ngũ Nghịch Thập Ác làm đủ mọi chuyện bất 

thiện,  lúc  lâm  chung,  tướng  địa  ngục  hiện,  có  thiện  tri  thức  dạy  niệm 

Phật. Người ấy liền vâng lời dạy, xưng niệm Phật danh, chưa đủ mười 

tiếng liền thấy hóa Phật xòe tay, tiếp dẫn vãng sanh. Kinh Đại Tập chép: 

 “Đời  Mạt  Pháp ức ức  người tu hành, hiếm  có  một kẻ đắc  đạo, chỉ có 

 niệm Phật mới thoát khỏi sanh tử!”  Do vậy, biết một pháp Niệm Phật 

chính là đạo để thượng thánh hạ phàm cùng tu, là hạnh chung để hành 

của mọi người dù ngu hay trí, thực hiện dễ, thành công cao, dùng sức ít, 

hiệu  quả  nhanh  chóng.  Do  chuyên  cậy  vào  Phật  lực,  nên  lợi  ích  thù 

thắng,  là  đạo  pháp  siêu  việt  đường  lối  thông  thường.  Người  xưa  nói: 

 “Học  đạo  nơi  các  môn  khác  như  con  kiến  bò  lên  núi  cao,  niệm  Phật 

 vãng sanh như căng buồm xuôi gió, thuận nước”,  có thể gọi là khéo hình 

dung nhất!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư 

 gởi nữ sĩ Từ Phước Hiền)  

* Trong những kiếp xưa, đức Thích Ca, đức Di Ðà từng phát đại thệ 

nguyện độ thoát chúng sanh. Một vị thị hiện sanh nơi uế độ, dùng cái uế, 

dùng điều khổ để chiết phục, đưa đi; một vị an cư Tịnh Ðộ, lấy tịnh, lấy 

lạc để nhiếp thọ, hòng nhào luyện chúng sanh. Ông chỉ biết ngu phu, ngu 

phụ vẫn  có  thể niệm  Phật nên  đến nỗi  miệt  thị  Tịnh  Ðộ, sao  chẳng xét 

suy:  Trong  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  sau  khi  ngài 

Thiện  Tài  đã  chứng  ngộ  gần  bằng  chư  Phật,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  bèn  dạy 

dùng  mười  đại  nguyện  vương,  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực 

Lạc thế giới, ngõ hầu viên mãn Phật quả. Lại còn khuyên dạy khắp Hoa 

Tạng  hải  chúng9  đó  ư?  Trong  toàn  thể  Hoa  Tạng  hải  chúng,  chẳng  có 



9 Biển Hoa Tạng tức Hoa Tạng Trang Nghiêm Thế Giới Hải (Kusuma-tala Garbha 

Vyūhā Kāra Lokadhātu Samudra), dịch đủ nghĩa là Liên Hoa Xuất Sanh Thế Giới, 

hoặc  Diệu  Hoa  Bố  Địa  Thai  Tạng  Trang  Nghiêm  Thế  Giới,  Liên  Hoa  Tạng  Trang 

Nghiêm Thế Giới Hải, Thập Liên Hoa Tạng Trang Nghiêm Thế Giới Hải, hoặc chỉ 

gọi  gọn  là  Hoa  Tạng  Giới  hoặc  Thập  Hoa  Tạng.  Đây  là  thế  giới  thanh  tịnh  trang 

nghiêm do đức Tỳ Lô Giá Na Phật khi tu nhân phát nguyện cảm thành. Thế giới này 

do Tu-di sơn vi trần số phong luân nâng giữ. Trên tầng phong luân cao nhất có một 

biển  nước  thơm.  Trong  ấy  có  một  hoa  sen  lớn,  tên  là  Chủng  Chủng  Quang  Minh 

Nhụy Hương Tràng. Hoa Tạng Thế Giới nằm chính giữa hoa sen ấy, vây quanh bằng 

Kim  Cang  Luân  Vi  Sơn.  Đất  trong  đó  do  Kim  Cang  tạo  thành,  kiên  cố  không  hư 

hoại, thanh tịnh bằng phẳng, có thế giới hải vi trần số sự trang nghiêm. Trong ấy lại 

có vi trần số biển nước thơm, mỗi biển rộng bằng bốn thiên hạ và có vi trần số con 

sông nước thơm. Đất hai bờ sông ấy đều bằng diệu bảo trang nghiêm, xếp đặt khéo 

léo như lưới Thiên Đế. Trong mỗi một biển nước thơm lại có bất khả thuyết vi trần 

số thế giới chủng, mỗi một thế giới chủng lại gồm bất khả thuyết vi trần số thế giới. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 15 

một  ai  là  phàm  phu, Nhị  Thừa, mà  đều  là  bậc  Pháp  Thân  Ðại Sĩ  thuộc 

bốn mươi  mốt địa vị cùng phá vô minh, cùng chứng pháp tánh, đều có 

thể nương vào bổn nguyện luân hiện thân làm Phật trong thế giới không 

có Phật. 

Hơn nữa, trong biển Hoa Tạng có vô lượng Tịnh Ðộ, nhưng các ngài 

đều hồi hướng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới thì đủ biết: Vãng 

Sanh  Cực  Lạc  chính  là  huyền  môn  để  thoát  khổ, là  đường  tắt để  thành 

Phật. Vì vậy, tự cổ chí kim, trong tất cả tùng lâm dù Thiền hay Giáo, hay 

Luật,  không  nơi  nào  chẳng  sớm  tối  trì  danh  hiệu  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Tịnh Độ 

 Quyết Nghi Luận)  

*  Xét  đến  chỗ  phát  khởi  pháp  này  thì  quả  thật  từ  cuối  hội  Hoa 

Nghiêm, Thiện Tài tham học khắp các tri thức, đến chỗ Phổ Hiền Bồ Tát 

được  oai  thần  của  đức  Phổ  Hiền  gia  bị,  sở  chứng  bằng  với  Phổ  Hiền, 

ngang với chư Phật, trở thành Đẳng Giác Bồ Tát. Phổ Hiền bèn xưng tán 

công đức thù thắng nhiệm mầu của Như Lai, khuyến khích, cổ vũ Thiện 

Tài  và  Hoa  Tạng  hải  chúng  đều  cùng  dùng  công  đức  của  mười  đại 

nguyện  vương  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  để 

mong viên mãn Phật Quả. Do Hoa Tạng hải chúng đều là các Pháp Thân 

đại  sĩ  thuộc  bốn  mươi  mốt  địa  vị:  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác.  [Do  các  vị  ấy]  đã  đi  trọn  khắp  các  cõi 

Phật số nhiều như vi trần, nên thệ nguyện Di Đà, cảnh duyên Cực Lạc, 

nhân  quả  vãng  sanh,  mỗi  mỗi  đều  hiểu  rõ,  không  cần  phải  nói  nữa. 

Nhưng trong hội Hoa Nghiêm, trọn chẳng có ai là phàm phu Nhị Thừa 



Biển nước thơm chính giữa Hoa Tạng thế giới, có tên là Vô Biên Diệu Hoa Quang. 

Giữa biển ấy mọc lên một hoa sen, thế giới chủng trong hoa sen ấy tên là Phổ Chiếu 

Thập Phương. Trong đó có hai mươi thứ bất khả thuyết vi trần số thế giới xếp vòng 

quanh. Đức Phật xuất hiện trong thế giới này. Sách Hoa Nghiêm Ngũ Giáo Chương 

giảng thêm: Cứ mười cảnh giới Phật gọi chung là một quốc độ hải hay thế giới hải. 

Thế giới hải chính là các thế giới thuộc phạm vi nhiếp hóa của mười đức Phật v.v… 

Nói  chung,  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm  Thế  Giới  Hải  rất  phức  tạp,  rộng  lớn,  hầu  như 

không thể nào hình dung được nổi! Cảnh giới đã rộng lớn như thế thì dĩ nhiên thánh 

chúng trong ấy vô lượng vô biên không thể tính đếm được, cho nên dùng chữ  “hải 

 chúng”  (chúng nhiều như biển) để tạm hình dung. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 16 

và Quyền Vị Bồ Tát10; vì vậy, tuy hoằng dương lớn lao pháp này, nhưng 

phàm phu, tiểu căn không cách chi vâng nhận được! 

Đến hội Phương Đẳng, đức Phật vì khắp hết thảy trời, người, phàm, 

thánh, nói kinh Vô Lượng Thọ, chỉ rõ nhân hạnh quả đức xưa kia của A 

Di Đà Phật, cảnh duyên Cực Lạc đủ mọi thứ thù thắng, nhiệm mầu, nhân 

quả, phẩm vị tu chứng của hành nhân. Kinh này chính là chỗ quy tông 

cuối  cùng  của  kinh  Hoa  Nghiêm  vậy.  Tuy  được  nói  trong  thời  Phương 

Đẳng, nhưng giáo nghĩa quả thật thuộc thời Hoa Nghiêm. Hoa Nghiêm 

chỉ  hạn  cuộc  nơi  Pháp  Thân  đại  sĩ,  nhưng  kinh  này  nhiếp  trọn  khắp 

thánh  -  phàm  trong  chín  giới.  Dẫu  dùng  thời  Hoa  Nghiêm  để  luận  thì 

kinh  này  vẫn  là  đặc  biệt,  huống  là  các  thời  khác  ư?  Nếu  đức  Như  Lai 

chẳng  mở  ra  pháp  này,  chúng  sanh  đời  Mạt  không  một  ai  có  thể  liễu 

sanh  tử!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Lời  tựa  cho  bài  Ca 

 Tụng Kinh Vô Lượng Thọ) 

* Thường có kẻ ngu cam phận kém hèn, chẳng dám gánh vác. Cũng 

có  kẻ học  đạo  tự  xưng là  Đại  Thừa, nghĩ  [pháp  này]  chẳng  xứng  để  tu 

tập.  Nếu  biết  kẻ  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác  khi  lâm  chung  tướng  địa  ngục 

hiện,  được  bạn  lành  dạy  Niệm  Phật,  chưa  đủ  mười  tiếng  đã  được  Phật 

tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương thì kẻ cam phận kém hèn sẽ dấy lòng [tu 

trì].  Kinh  Hoa  Nghiêm  là  vua  cả  Tam  Tạng,  trong  chỗ  quy  tông  cuối 

cùng  [của bộ kinh  ấy], Phổ  Hiền  Bồ  Tát dùng  mười  đại nguyện  vương 

hồi hướng vãng sanh Tây Phương, khuyên Thiện Tài và khắp Hoa Tạng 

hải  chúng  nhất  trí  tiến  hành  cầu  sanh  Tây  Phương,  để  mong  viên  mãn 

Phật Quả. Sao lại dám coi pháp môn này là Tiểu Thừa? Huống chi Thiện 

Tài đã chứng Đẳng Giác, hải hội [thánh chúng] đều chứng Pháp Thân, 

các vị ấy còn cầu sanh, ta là hạng người nào mà [nghĩ pháp này] chẳng 

xứng để tu tập? (Liên Trì đại sư nói:  “Niệm Phật cầu sanh Tây Phương 

 chính là bản lãnh của bậc đại đức, đại phước, đại trí, đại huệ, đại thánh, 

 đại hiền, chuyển Sa Bà thành Tịnh Độ, chẳng giống với nhân duyên nhỏ 

 nhặt” ,  người  biên  tập  kính  cẩn  ghi  chú).  Chẳng  những  dựng  cao  tràng 



10 Quyền Vị Bồ Tát là những vị Bồ Tát chứng ngộ giáo pháp thuộc Quyền Đại Thừa. 

Gọi là Quyền Đại Thừa (hay Đại Thừa Quyền Giáo, hoặc Quyền Giáo Đại Thừa) vì 

những giáo pháp ấy do phương tiện quyền xảo (quyền biến, khéo léo) của chư Phật 

lập ra nhằm tùy thuận căn cơ, hòng khơi gợi, dẫn dắt căn cơ từ Tiểu Thừa hướng đến 

Đại Thừa, chứ chưa phải là giáo pháp Đại Thừa thật sự (Thật Đại Thừa), hoặc chưa 

phải là giáo pháp Nhất Thừa tối hậu. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 17 

kiêu mạn mà còn là hủy báng kinh Hoa Nghiêm!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa sách Niệm Phật Khẩn Từ) 

* Thánh giáo của Như Lai có vô lượng pháp môn, tùy ý nương theo 

một pháp môn nào dùng Bồ Đề tâm tu trì đều có thể liễu sanh tử, thành 

Phật đạo; nhưng trong khi còn tu, chưa chứng, sẽ có sự khó - dễ, nhanh - 

chậm  khác  biệt  lớn  lao!  Tìm  lấy  một  pháp  chí  viên,  chí  đốn,  đơn  giản 

nhất, dễ dàng nhất, khế lý, khế cơ, vừa là tu, vừa là tánh, thích hợp khắp 

cả ba căn, thâu nhiếp trọn vẹn độn căn lẫn lợi căn, là chỗ quy túc của các 

tông  Luật,  Giáo,  Thiền,  Mật,  là  con  đường  tắt  cho  người,  trời,  phàm, 

thánh  chứng  Chân  thì  không  gì  bằng  một  pháp  “tín  nguyện  niệm  Phật 

cầu sanh Tây Phương”! 

Ấy là vì hết thảy pháp môn đều cậy vào tự lực, còn pháp môn Niệm 

Phật lại kiêm nhờ Phật lực. Cậy vào tự lực thì nếu chưa đoạn sạch Phiền 

Hoặc sẽ chẳng thể vượt khỏi tam giới. Cậy vào Phật lực, nếu tín nguyện 

chân  thật, thiết  tha, sẽ  có  thể  cao  đăng  chín phẩm  sen. Con  người  hiện 

thời muốn giải quyết xong đại sự sanh tử ngay trong đời này mà bỏ pháp 

này thì trọn chẳng còn hy vọng gì hết! 

Phải biết: Pháp môn Tịnh Độ pháp pháp viên thông. Như vầng mặt 

trăng sáng ngời giữa trời, dòng sông nào cũng đều hiện bóng, thủy ngân 

rớt  xuống  đất,  giọt  nào  cũng  tròn  xoe.  Chẳng  riêng  gì  [những  chuyện 

như] cách vật, trí tri, cùng lý, tận tánh, giác thế, yên dân, giữ cho nước 

nhà yên ổn, đều có lợi ích lớn lao thần diệu; mà ngay cả sĩ, nông, công, 

thương muốn phát triển sự nghiệp, già, trẻ, nam, nữ  muốn tiêu diệt tật 

bệnh,  khổ  não,  không  ai  chẳng  “hễ  cảm  liền  ứng,  vừa  lòng,  mãn 

nguyện”.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho niên san 

 của Phật Giáo Tịnh Nghiệp Xã tại Vô Tích)  

* Pháp môn cậy vào tự lực để liễu sanh tử tuy cao sâu, huyền diệu, 

nhưng muốn nhờ vào đấy để liễu sanh tử thì lại chẳng biết cần phải trải 

qua bao nhiêu kiếp số! Nếu ước theo Viên Giáo của Đại Thừa để luận, 

địa vị Ngũ Phẩm vẫn chưa thể đoạn được Kiến Hoặc, địa vị Sơ Tín mới 

đoạn được Kiến Hoặc, mới có thể vĩnh viễn không còn sợ tạo ác nghiệp, 

đọa ác đạo! Nhưng cần phải tấn tu dần dần, đã chứng được Thất Tín thì 

mới  liễu  sanh  tử.  Sơ  Tín  thần  thông  đạo  lực  đã  chẳng  thể  nghĩ  bàn, 

nhưng vẫn phải đạt đến địa vị Thất Tín thì mới liễu sanh tử. Chuyện liễu 

sanh tử há dễ dàng ư? 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 18 

Ước  theo  Tạng  Giáo  của  Tiểu  Thừa  để  luận,  đoạn  Kiến  Hoặc  liền 

chứng Sơ Quả, tùy ý chẳng còn làm chuyện phạm giới. Nếu chẳng xuất 

gia cũng sẽ cưới vợ sanh con. Nếu dùng oai thế bức hiếp, bắt buộc họ 

phạm tà dâm, thà chịu bỏ mạng, quyết chẳng chịu phạm giới. Sơ Quả chỉ 

tiến  chứ  không  lùi,  nhưng  người  chưa  chứng  Sơ  Quả  thì  không  nhất 

định. Đời này tu trì cực tốt, đời sau tạo đại ác nghiệp! Cũng có người 

nửa đời đầu thì tốt, nửa đời sau lại xấu xa. Sơ Quả còn phải bảy lần sanh 

lên  trời,  bảy  lượt  sanh  trong  nhân  gian  mới  chứng  được  Tứ  Quả.  Tuổi 

thọ cõi trời thật dài, chẳng thể dùng năm tháng để luận. Cậy vào tự lực 

để liễu sanh tử khó khăn như thế đó! Pháp môn Niệm Phật chính là pháp 

môn đặc biệt trong Phật pháp. Nương theo Phật từ lực có thể đới nghiệp 

vãng sanh (Ước theo cõi này, vẫn chưa đoạn Hoặc nghiệp nên gọi là “đới nghiệp”. 

Nếu sanh về Tây Phương thì không có nghiệp để được, chứ không phải là mang theo 

nghiệp đến Tây Phương). Bất luận công phu sâu hay cạn, nếu đầy đủ lòng 

tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  chí  thành  xưng  niệm,  không  một  ai 

chẳng vãng sanh!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư 

 sĩ Ngô Tư Khiêm)  

* Hết thảy pháp môn đều phải nương vào đạo lực Giới - Định - Huệ 

để đoạn Phiền Hoặc tham - sân - si. Nếu đạt đến mức có sức Định Huệ 

sâu, đoạn sạch được Phiền Hoặc thì mới có phần liễu sanh tử! Nếu chưa 

thể đoạn sạch Phiền Hoặc, dẫu cho anh có đại trí huệ, có đại biện tài, có 

đại thần thông, biết được quá khứ, vị lai, muốn đi liền đi, muốn đến liền 

đến, vẫn chẳng thể liễu thoát được; huống chi những kẻ kém cỏi hơn ư? 

Cậy vào tự lực để liễu sanh tử sẽ khó lắm, thật khó như lên trời vậy! 

Nếu  nương  theo  pháp  môn  Niệm  Phật,  sanh  lòng  tin  phát  nguyện 

niệm thánh hiệu Phật cầu sanh Tây Phương, bất luận xuất gia hay tại gia, 

sĩ,  nông,  công,  thương,  già,  trẻ,  trai,  gái,  sang,  hèn,  hiền,  ngu,  chỉ  cần 

nương theo giáo pháp tu trì, đều có thể nương vào Phật từ lực đới nghiệp 

vãng sanh. Hễ được vãng sanh thì Định - Huệ chẳng mong được mà tự 

được, Phiền Hoặc chẳng mong đoạn mà tự đoạn. Thân cận Di Đà, thánh 

chúng, vẫy  vùng nơi  đất vàng,  ao báu.  Nương  theo duyên  thù  thắng  ấy 

để trợ thành đạo nghiệp, khiến cho những người đới nghiệp vãng sanh sẽ 

lên thẳng [địa vị] Bất Thoái, những vị đã đoạn được Hoặc vãng sanh sẽ 

mau chứng Vô Sanh. 

Đấy toàn là cậy vào đại bi nguyện lực của A Di Đà Phật và sức tín 

nguyện niệm Phật của chính người ấy cảm ứng đạo giao mà được lợi ích 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 19 

lớn lao ấy; so với kẻ chuyên cậy vào tự lực thì khó - dễ khác biệt vời vợi 

như trời với đất.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho 

 sách Niệm Phật Khẩn Từ) 

*  Hết  thảy  các  pháp  Đại  Thừa,  Tiểu  Thừa  do  đức  Thế  Tôn  đã  nói 

trong cả một đời Ngài đều cậy vào tự lực, cho nên khó khăn; chỉ có một 

pháp này hoàn toàn cậy vào sức từ bi thệ nguyện nhiếp thọ của A Di Đà 

Phật và sức tín nguyện thành khẩn ức niệm của hành nhân nên được cảm 

ứng đạo giao, giải quyết xong xuôi ngay trong một đời này.  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Duyên khởi của Phước Châu Phật Học Đồ 

 Thư Quán) 

* Đến khi chúng sanh căn cơ [phù hợp] đã hết, sự ứng hiện của Như 

Lai  phải  thôi  dứt,  nhưng  lòng  đại  bi  lợi  sanh  trọn  chẳng  cùng  tận.  Do 

vậy, các đại đệ tử phân chia lưu truyền xá-lợi, kết tập Kinh Tạng hòng 

lưu thông khắp pháp giới, để tất cả đều được thấm nhuần pháp. Đến thời 

Đông  Hán,  đại  giáo  mới  bắt  đầu  truyền  sang  [Trung  Hoa];  nhưng  do 

phong khí chưa được mở mang nên chỉ lưu truyền ở phương Bắc. Đến 

năm Xích Ô thứ tư (241) đời Tôn Ngô, tôn giả Khang Tăng Hội khai hóa 

ở Kiến Nghiệp11, được xá-lợi của Như Lai giáng lâm, khiến Tôn Quyền 

hết sức tín ngưỡng, bèn dựng chùa xây tháp để hoằng dương pháp hóa. 

Pháp  được  lưu  truyền  ở  phương  Nam  từ  đó.  Đến  đời  Tấn,  pháp  được 

truyền  khắp  các  nước  Cao  Ly,  Nhật  Bản,  Miến  Điện,  An  Nam,  Tây 

Tạng, Mông Cổ. Từ đấy trở đi, ngày càng hưng thạnh. 

Đến đời Đường có đủ các tông, có thể nói là cực thạnh. Thiên Thai, 

Hiền  Thủ,  Từ  Ân  hoằng  Giáo,  Lâm  Tế,  Tào  Động,  Quy  Ngưỡng,  Vân 

Môn, Pháp Nhãn hoằng Tông, Nam Sơn nghiêm tịnh Tỳ Ni (Luật), Liên 

Tông chuyên tu Tịnh Độ. Như những chức vụ thuộc các ty sở của các 

bộ, như công dụng của sáu căn giúp đỡ lẫn nhau. Ấy là vì Giáo là Phật 

ngữ, Tông là Phật tâm, Luật là Phật hạnh. Ba thứ tâm, ngữ, hạnh quyết 

khó thể tách rời, ước theo chỗ chuyên chú mà lập ra những danh hiệu ấy. 

Chỉ có mình pháp Tịnh Độ thoạt đầu là phương tiện để phàm phu nhập 

đạo, chứ thật ra là chỗ quy túc rốt ráo của các tông. Vì thế, kẻ sắp đọa A 



11 Kiến Nghiệp chính là Kim Lăng (Nam Kinh) ngày nay. Cái tên Kiến Nghiệp đã có 

từ thời Hán Hiến Đế (181-234); trước đó, đất này được gọi là Kim Lăng dưới thời Sở 

Oai Vương, Tần Thủy Hoàng đổi thành Mạt Lăng, Hán Hiến Đế đổi tên thành Kiến 

Nghiệp. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 20 

Tỳ còn được dự vào phẩm cuối, bậc chứng bằng với chư Phật vẫn mong 

vãng sanh. 

Khi Như Lai tại thế, ngàn căn cơ đều được dưỡng dục, vạn phái chầu 

về; đức Phật diệt độ rồi, bậc hoằng pháp đại sĩ mỗi vị hoằng dương một 

tông, để mong thâm nhập một môn thì các pháp đều thông. Ví như ngàn 

hạt  châu  nơi  cái  lưới  của  Thiên  Đế,  mỗi  một  hạt  châu  chẳng  lẫn  vào 

nhau, nhưng một châu lại nhập vào trong khắp ngàn hạt châu, ngàn hạt 

châu được nhiếp trong một hạt châu, hòa lẫn vào nhau nhưng chẳng xen 

tạp, riêng biệt nhưng chẳng tách rời. Kẻ câu nệ hình tích cho là hết thảy 

pháp, mỗi pháp đều khác biệt. Người khéo hiểu, thấy hết thảy pháp, pháp 

nào pháp nấy viên thông. Như bốn cửa thành, gần cửa nào bèn vào bằng 

cửa  đó;  cửa  tuy  bất  đồng,  nhưng  vào  [trong  thành]  rồi  chẳng  khác  gì 

nhau. Nếu biết ý này thì há phải đâu chỉ có những lý chắc thật rất sâu do 

chư Phật, chư Tổ đã nói mới là pháp để quy chân, đạt gốc minh tâm kiến 

tánh?  Khắp  cả  thế  gian,  hết  thảy  Ấm,  Nhập,  Xứ,  Giới,  Đại  v.v…  mỗi 

mỗi đều là pháp để quy chân đạt gốc minh tâm kiến tánh.  Đã thế, mỗi 

mỗi đều là Chân, là Gốc, là Tâm, là Tánh. Vì vậy, kinh Lăng Nghiêm coi 

Ngũ Ấm, Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát Giới, Thất Đại đều là Như 

Lai Tạng Diệu Chân Như Tánh (Như Lai Tạng Diệu Chân Như Tánh bao gồm, 

dưỡng dục chúng sanh, Phật, bao quát Có, Không, thế gian, xuất thế gian, không một 

pháp nào vượt ra ngoài được, nhưng chẳng ở trong ấy. Xin xem lời giải thích trong 

bức thư gởi cho sư Hải Thư trong bộ Ấn Quang Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên). 

Do vậy, nói  “không một pháp nào chẳng phải là Phật pháp, cũng như 

 không  một  ai  chẳng  phải  là  Phật”.   Hiềm  rằng  chúng  sanh  châu  trong 

chéo áo trọn chẳng biết hay; ôm của báu đi ăn xin, chịu nghèo khổ oan 

uổng, dùng tâm Như Lai tạo nghiệp chúng sanh, dùng pháp giải thoát để 

chịu khổ luân hồi, chẳng đáng buồn ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 4, Duyên khởi của Phật Học Biên Tập Xã)  

* Đến khi đại giáo truyền sang Đông, Viễn Công đại sư (sơ tổ Huệ 

Viễn) bèn dùng pháp này lập tông. Thoạt đầu, Ngài muốn cùng đồng học 

là Huệ Vĩnh12 qua La Phù, nhưng bị pháp sư Đạo An13 lưu lại; sư Huệ 



12 Huệ Vĩnh (332-414), cao tăng đời Tấn, người xứ Hà Nội, họ Phan, xuất gia năm 

20 tuổi, thờ ngài Trúc Đàm Hiện làm thầy, sau theo ngài Huệ Viễn qua học với ngài 

Đạo An. Khi ngài biệt cư ở Đông Lâm tại một chòi tranh trên đỉnh núi để tu tập, cái 

thất ngài ở thường tỏa mùi thơm lạ, nên người đời gọi là Hương Cốc. Có một con hổ 

quẩn quanh gần đấy, hễ ai đến, Ngài xua hổ chạy lên đỉnh núi. Người đi rồi, hổ lại về 

nằm phục bên lều. Ngài thông thạo kinh điển, khéo thuyết giảng, khi nói thường hay 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 21 

Vĩnh bèn đi một mình trước. Đến Tầm Dương, thứ sử Đào Phạm ngưỡng 

mộ đạo phong, bèn lập chùa Tây Lâm cho Ngài ở. Thời gian ấy nhằm 

năm Đinh Sửu tức năm Thái Nguyên thứ hai (377) đời Tấn Hiếu Võ Đế. 

Đến năm Giáp Thân, tức năm Thái Nguyên thứ chín (384), Viễn Công 

mới đến Lô Sơn. Thoạt đầu ở tại chùa Tây Lâm, do học trò tụ họp đông 

đảo, Tây Lâm chật hẹp không thể chứa hết nổi, thứ sử Hoàn Y bèn lập 

chùa  ở  phía  Đông  núi,  đặt  tên  là  Đông  Lâm.  Đến  năm  Canh  Dần,  tức 

năm  Thái Nguyên thứ  mười lăm (390), ngày hai  mươi tám tháng Bảy, 

Viễn Công bèn cùng Tăng - tục một trăm hai mươi ba người kết liên xã 

niệm Phật cầu sanh Tây Phương, sai ông Lưu Di Dân làm bài văn khắc 

vào đá để minh thị lời thề, Huệ Vĩnh pháp sư cũng dự vào liên xã này. 

Vĩnh Công (ngài Huệ Vĩnh) sống ở Tây Lâm, kết riêng một lều tranh 

trên đỉnh núi để thường lên đó thiền tư. Đến bên thất ấy bèn nghe mùi 

hương lạ; do vậy, người ta gọi là Hương Cốc (hang thơm), cứ suy nghĩ 



mỉm  cười. Suốt  đời  cơm rau, áo vải  thô,  siêng năng tu  hành không mệt mỏi. Năm 

Nghĩa Hy thứ mười Sư bị bệnh nhưng vẫn trì giới tinh chuyên. Lâm chung, tự đắp y, 

chắp tay, bảo đại  chúng: “Phật  đến rồi!” Nói xong, an tường qua đời,  thọ 83 tuổi. 

Tăng tục ở trên núi  ấy đều ngửi thấy mùi hương lạ, bảy ngày sau mới tan. Đường 

Huyền Tông truy tặng thụy hiệu là Giác Tịch Đại Sư. 

13 Ngài Thích Đạo An sống nhằm thời Đông Tấn, là một trong những vị đóng vai trò 

đặc  biệt  quan  trọng  trong  việc  phát  triển  Phật  giáo  thời  sơ  kỳ  ở  Trung  Quốc.  Sư 

người huyện Thường Sơn, nay thuộc tỉnh Hà Bắc. Họ Vệ, sanh nhằm năm Vĩnh Gia 

thứ sáu nhà Đông Tấn (312), có thuyết nói là năm Kiến Hưng thứ hai (314). Ngài 

cực  thông  minh,  mẫn  tiệp,  nối  pháp  của  đại  sư  Phật  Đồ  Trừng.  Sau  phương  Bắc 

Trung Hoa đại loạn, thầy trò hai vị phải lưu lạc khắp các nơi, giảng pháp, giáo hóa 

suốt 15 năm trong vùng Hồ Bắc, Tương Dương. Về sau Phù Kiên nhà Tiền Tần nghe 

danh đại  sư, đem  binh  công hãm  Tương Dương, đón ngài  Đạo  An về Trường An, 

cho sống ở chùa Ngũ Trùng, dùng lễ đãi Sư như thầy. Ngài khuyên Phù Kiên nên 

thỉnh  pháp  sư  Cưu  Ma La  Thập  sang  đất  Tần.  Chính  ngài  Đạo  An  đã  khởi  xướng 

việc  đặt  pháp  danh  và  dùng  chữ  Thích  trước  tên  họ  Tăng  chúng,  với  ngụ  ý:  Tăng 

chúng là con cháu nối tiếp pháp của Phật Thích Ca. Ngài chế định tăng y, nghi thức, 

oai  nghi,  quy củ của Tăng chúng cho nhất  quán. Ngài  còn chỉnh  lý kinh luận Hán 

dịch, biên tập Tổng Lý Chúng Kinh Mục Lục (một loại thư mục kinh điển đầu tiên 

của Trung Hoa). Thư mục này nay không còn, nhưng bản Xuất Tam Ký Tập được 

biên soạn dựa trên thư mục này. Chính ngài Đạo An cũng là người đầu tiên đề xướng 

phân chia kinh Phật thành ba phần Tự Phần, Chánh Tông và Lưu Thông Phần để chú 

giải. Ngài tinh thông nhiều giáo thuyết Đại Tiểu Thừa, đặc biệt là Tánh tông. Chính 

sơ tổ Tịnh Tông là ngài Huệ Viễn nghe đại sư Đạo An giảng kinh Bát Nhã bèn cảm 

thán:  “Chín phái Nho - Đạo đều là tấm cám”,  rồi bèn xuất gia, hầu dưới tòa. Ngài 

Đạo An tịch năm Thái Hòa thứ 10 (385). 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 22 

sẽ biết Ngài là người như thế nào! Lúc Viễn Công kết xã, bèn có một 

trăm hai mươi ba người, đều thuộc hàng long tượng14 trong pháp môn, là 

Thái Sơn, Bắc Đẩu trong làng Nho, do đạo phong của Viễn Công lan tỏa 

nên đều ùa nhau kéo đến. Nhưng trong suốt đời Ngài, trong hơn ba mươi 

năm,  những  người  dự  vào  liên  xã  tu  Tịnh  nghiệp  được  tiếp  dẫn  vãng 

sanh nhiều khó thể biết được! 

Sau  đấy,  như  các  vị  Đàm  Loan,  Trí  Giả,  Đạo  Xước,  Thiện  Đạo, 

Thanh  Lương,  Vĩnh  Minh,  không  vị  nào  chẳng  dùng  pháp  này  để  tự 

hành,  hóa  độ  người.  Ngài  Đàm  Loan  viết  Vãng  Sanh  Luận  Chú,  diệu 

tuyệt  cổ  kim.  Ngài  Trí  Giả  viết  Thập  Nghi  Luận,  chỉ  bày  tột  cùng  lẽ 

được  -  mất;  Ngài  soạn  Quán  Kinh  Sớ  chỉ  bày  sâu  xa  pháp  quán  Tam 

Đế15.  Ngài  Đạo  Xước  giảng  ba  kinh  Tịnh  Độ  gần  hai  trăm  lượt.  Ngài 

Thiện  Đạo  sớ  giải  ba  kinh  Tịnh  Độ,  cực  lực  khuyên  chuyên  tu.  Ngài 

Thanh  Lương  sớ  giải  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm,  phát  huy  đạo  rốt 

ráo thành Phật. Tổ Vĩnh Minh nói bài Tứ Liệu Giản chỉ thẳng pháp liễu 

thoát ngay trong đời này. 

Từ xưa, những bậc cao nhân các tông, không ai chẳng quy tâm Tịnh 

Độ, chỉ có các sư Thiền Tông là chuyên chăm chú ngầm tu, ít vị nào chịu 

xiển dương rõ ràng. Từ sau khi ngài Vĩnh Minh xướng suất, ai nấy đều 

để  lại  ngôn  giáo  rõ  rệt,  thiết  tha  khuyên  tu  trì.  Vì  thế,  bài  Khuyến  Tu 

Tịnh Độ Văn của Tử Tâm Tân thiền sư16 có câu:  “Di Đà thật dễ niệm, 

 Tịnh Độ thật dễ sanh”,  lại viết:   “Người tham Thiền tốt nhất nên niệm 

 Phật, nếu căn cơ độn chỉ sợ chẳng thể đại ngộ trong đời này, hãy nhờ 



14 Thông thường, “long tượng” vốn để chỉ con voi mạnh mẽ nhất trong loài voi, nên 

thường được dùng để ví cho hàng Bồ Tát có năng lực oai mãnh. Ngài Cát Tạng cho 

rằng con vật nào giỏi nhất, tốt nhất thì dùng chữ Long để biểu thị, như ngựa quý sẽ 

gọi là “long mã”. Kinh Đại Bát Niết  Bàn gọi hàng Bồ Tát đã đoạn trừ các kết lậu 

Hoặc là Đại Long Tượng Bồ Tát. Kinh Hoa Nghiêm lại nói “long tượng” để ví cho 

hàng Bồ Tát oai nghi tốt đẹp khôn sánh. Có thuyết nói “long tượng” là rồng và voi, 

hai  loài  có  thế  lực  mạnh  mẽ  nhất  trên  cạn  lẫn  dưới  nước,  nên  đời  sau  thường  gọi 

người có sức Thiền Định mạnh mẽ tối thắng là bậc “long tượng”. 

15 Tức quán Chân Đế, Tục Đế và Đệ Nhất Nghĩa Đế. 

16 Tử Tâm Tân Thiền Sư chính là ngài Ngộ Tân (1044-1115), cao Tăng đời Tống, 

thuộc pháp hệ Hoàng Long trong tông Lâm Tế, đệ tử của ngài Hoàng Long Tổ Tâm, 

không rõ hành trạng. Ngài dốc lòng chuyên tu Tịnh Độ, tự xưng là Tử Tâm Tẩu (ông 

già lòng đã chết), còn lưu lại ngữ lục là Tử Tâm Ngộ Tân Thiền Sư Ngữ Lục, được 

xếp trong quyển 12 của Vạn Tục Tạng. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 23 

 vào nguyện lực tiếp dẫn vãng sanh của đức Di Đà” . Lại nói:  “Nếu ông 

 niệm Phật chẳng sanh Tịnh Độ thì lão tăng sẽ đọa trong địa ngục Bạt 

 Thiệt (kéo lưỡi)”.  Bài Tịnh Độ Thuyết của Chân Hiết Liễu thiền sư17 có 

câu:  “Trong tông Tào Động đều chăm chú ngầm tu là do nguyên nhân 

 nào  vậy?  Ấy là  do pháp  môn  Niệm  Phật là đường  tắt  tu hành,  căn  cứ 

 theo Đại Tạng thì pháp này để tiếp độ căn khí thượng thượng, tiếp dẫn 

 kèm thêm căn cơ trung hạ”.  Lại nói:  “Những bậc đại tượng trong Tông 

 Môn đã ngộ pháp bất không bất hữu bèn dốc chí khăng khăng nơi Tịnh 

 nghiệp,  chẳng  phải  vì  Tịnh  nghiệp  thấy  Phật  đơn  giản,  dễ  dàng  hơn 

 Tông môn nhiều lắm hay sao?”  Lại nói:  Dù Phật hay Tổ, dù Giáo hay 

 Thiền, đều tu Tịnh nghiệp, đồng quy một nguồn. Nhập được môn này thì 

 vô  lượng  pháp  môn thảy đều  chứng  nhập”.   Trường  Lô  Trách thiền  sư 

kết liên hoa thắng hội, khuyên khắp Tăng, tục niệm Phật vãng sanh, cảm 

được hai vị Phổ  Hiền,  Phổ  Huệ  Bồ  Tát xin được tham  dự  vào hội thù 

thắng ấy trong giấc mộng, bèn ghi tên hai vị ấy đứng đầu trong hội. Đủ 

thấy pháp này khế lý, khế cơ, chư thánh ngầm tán dương vậy! 

Trong  đời  Tống  Thái  Tông  -  Tống  Chân  Tông,  pháp  sư  Tỉnh 

Thường18  trụ  trì  chùa Chiêu  Khánh  ở  Chiết  Giang  hâm  mộ  đạo  phong 

của ngài Lô Sơn Viễn Công bèn kết Tịnh Hạnh Xã, Vương Văn Chánh 

Công  Đán quy y đầu tiên, làm người đề xướng. Phàm là bậc tể phụ đại 

thần, học sĩ đại phu xưng là đệ tử dự vào Tịnh Hạnh Xã hơn một trăm 

hai mươi người, sa-môn số đến mấy ngàn, còn dân thường chẳng biết là 



17 Ngài Chân Hiết, húy Thanh Liễu (1089-1151) là một vị cao tăng thuộc tông Tào 

Động, nối pháp ngài Đan Hà Tử Thuần, người An Xương (tỉnh Tứ Xuyên), họ Ung. 

Xuất  gia  năm  11  tuổi  với  ngài  Thanh  Tuấn  chùa  Thánh  Quả,  thoạt  đầu  học  Pháp 

Hoa. Ngài từng tham học khắp Nga Mi, Ngũ Đài. Sau đến Đặng Châu (Hà Nam), lên 

núi Đan Hà tham yết ngài Tử Thuần bèn khai ngộ, được phó chúc nối pháp mạch của 

Ngài. Ngài  thọ  63 tuổi, pháp lạp 45 năm.  Trước tác gồm  Tín  Tâm  Minh Niêm  Cổ, 

Nhất Chưởng Lục v.v…  

18 Ngài Tỉnh Thường (959-1020) là vị Tổ thứ bảy của tông Tịnh Độ, sống vào đời 

Tống, người huyện Tiền Đường, tỉnh Chiết Giang, họ Nhan. Ngài xuất  gia từ năm 

bảy  tuổi,  thọ  Cụ  Túc  Giới  năm  17  tuổi.  Sau  trụ  trì  chùa  Chiêu  Khánh  ở  Tây  Hồ, 

Hàng Châu. Ngài hâm mộ di phong của tổ Lô Sơn Huệ Viễn, nên lập Bạch Liên Xã 

ở  Tây  Hồ,  sau  đổi  thành  Tịnh  Hạnh  Xã,  lấy  ý  từ  phẩm  Tịnh  Hạnh  của  kinh  Hoa 

Nghiêm. Tể tướng Văn Chánh Công Vương Đán làm xã chủ. Ngài tịch năm 62 tuổi, 

nhục thân được táng ở núi Linh Ẩn gần phần mộ của Ô Khoa thiền sư, cõi đời gọi 

Ngài là Tiền Đường Bạch Liên Xã Chủ, được phong hiệu là Chiêu Khánh Viên Tịnh 

Pháp Sư. Do ông Vương Đán có tước phong là Văn Chánh Công nên tổ Ấn Quang 

gọi ông Vương Đán là Vương Văn Chánh Công Đán. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 24 

bao nhiêu. Sau này có Lộ Công Văn Ngạn Bác làm quan suốt bốn triều 

Nhân  Tông,  Anh  Tông,  Thần  Tông,  Triết  Tông,  ra  vào  làm  quan  cao 

chức cả hơn năm mươi năm, làm đến chức Thái Sư, được phong là  Lộ 

Quốc Công. Bình sinh ông dốc lòng tin tưởng Phật pháp, tuổi già càng 

dốc sức làm lợi cho đạo, chuyên niệm A Di Đà Phật. Sáng - tối, đi - ngồi 

chưa từng biếng nhác. Ông cùng với pháp sư Tịnh Nghiêm ở kinh đô kết 

xã gồm hơn mười vạn người cầu sanh Tịnh Độ. Các vị sĩ đại phu thời ấy 

đa phần chịu sự giáo hóa của ông; có bài tụng rằng: 



 Tri quân đảm khí đại như thiên, 

 Nguyện kết Tây Phương nhất vạn duyên, 

  

 Bất vị tự thân cầu hoạt kế, 

  

 Đại gia tề thượng độ đầu thuyền. 

  

(Tạm dịch:  



Biết ông gan lớn bằng trời, 



Tây Phương xin hãy kết mười nghìn duyên, 



Sống còn chẳng tính kế riêng, 



Mọi người ai nấy đã lên thuyền rồi!)  

Ông  thọ  đến  chín  mươi  hai  tuổi,  niệm  Phật  qua  đời.  Trong  đời 

Nguyên  -  Minh  thì  có  các  ngài  Trung  Phong,  Thiên  Như,  Sở  Thạch, 

Diệu Hiệp hoặc là sáng tác thi ca, hoặc là biện luận, không vị nào chẳng 

cực  lực  xiển  dương  pháp  “khế  lý  khế  cơ,  thông  trên  thấu  dưới”  này; 

nhưng các vị  Liên  Trì,  U  Khê,  Ngẫu  Ích  là  thiết tha,  thành khẩn  nhất. 

Đời Thanh có các ngài Phạm Thiên Tư Tề19, Hồng Loa Triệt Ngộ, cũng 



19 Phạm Thiên Tư Tề (1686-1734), tức tổ Thật Hiền, Tổ mười một của tông Tịnh Độ, 

người xứ Thường Thục, Giang Tô, Ngài có pháp tự là Tư Tề, pháp hiệu là Tỉnh Am, 

thuộc gia đình đời đời học Nho. Xuất gia năm 15 tuổi, kinh điển đọc qua không bao 

giờ quên. Năm 24 tuổi thọ Cụ Túc Giới, nghiêm trì giới luật, chẳng lìa y bát, ngày 

chỉ ăn một bữa, không hề đặt mình xuống giường. Sau ngài tham yết sư Thiệu Đàm, 

nghe giảng Duy Thức, Lăng Nghiêm, Ma Ha Chỉ Quán, thông đạt giáo nghĩa Thiên 

Thai, Pháp Tướng v.v… nối tiếp pháp của ngài Thiệu Đàm thuộc Thiên Thai Chánh 

Tông, pháp phái Linh Phong. Ngài yểm quan ba năm tại núi Chân Tịch, đọc hết Đại 

Tạng, sáng chiều trì danh hiệu Phật. Về sau, Sư ứng lời thỉnh của mười phương tùng 

lâm, giảng kinh hơn mười năm, tăng tục vùng Giang Tây quy y đông đảo. Tuổi già, 

ngài cự tuyệt mọi duyên, kết liên xã, chuyên tu Tịnh nghiệp, người đời xưng tụng là 

Vĩnh Minh Tái Lai. Năm Ung Chánh 11 (1733), Sư báo trước ngày mất, suốt ngày 

đêm niệm Phật đến hơn 10 vạn tiếng, đến tháng Tư năm sau bèn thị tịch, thọ 49 tuổi. 

Ngài còn để lại 108 bài thơ Tịnh Độ, Tây Phương Phát Nguyện Văn Chú, Tục Vãng 

Sanh Truyện, Niết Bàn Sám, nhưng bài Khuyến Phát Bồ Đề Tâm Văn của Ngài nổi 

tiếng hơn cả và được đặc biệt coi trọng trong mọi tông phái. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 25 

dốc  sức hoằng dương  đạo này.  Bài  Khuyến  Phát Bồ  Đề  Tâm  Văn  của 

ngài Phạm Thiên, bài Thị Chúng Pháp Ngữ của ngài Triệt Ngộ đều có 

thể kế tục các vị thánh đời trước, khai ngộ cho hàng hậu học. Kinh trời 

đất,  động  quỷ  thần!  Người  học  nếu  có  thể  hành  theo  đó  thì  nào  có  ai 

không từ tạ Sa Bà, cao đăng Cực Lạc, làm đệ tử Phật Di Đà, làm bạn tốt 

trong hải hội!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, 

 Thư Tuyên Ngôn Niệm Phật của chùa Thanh Liên)  

* Vào năm Đại Lịch thứ hai (767), Liên Tông Tứ Tổ là Pháp Chiếu 

đại sư, trụ tại chùa Vân Phong ở Hành Châu, nhiều lần thấy thánh cảnh 

hiện trong bát cháo, chẳng biết là danh sơn nào. Có vị Tăng đã từng đến 

Ngũ Đài, bảo đấy ắt phải là Ngũ Đài. Về sau, Sư bèn đi triều bái. Năm 

Đại Lịch thứ năm (770),  Sư đến huyện Ngũ Đài, nhìn thấy phía xa có 

ánh sáng trắng, bèn lần theo ánh sáng đi tìm, đến Đại Thánh Trúc Lâm 

Tự. Sư vào chùa, đến giảng đường, thấy đức Văn Thù ở phía Tây, đức 

Phổ Hiền ở phía Đông, ngồi trên tòa sư tử, thuyết pháp thâm diệu. 

Sư  lễ  hai  vị  thánh,  thưa  hỏi:  “Phàm  phu  đời  Mạt,  thời  gian  cách 

thánh đã xa, tri thức ngày càng kém cỏi, cấu chướng thật sâu, Phật tánh 

không do đâu hiển hiện được! Phật pháp mênh mông, chưa rõ tu hành 

pháp  môn  nào  là  thiết  yếu  nhất?  Kính  mong  Đại  Thánh  đoạn  trừ  lưới 

nghi cho con”. 

Đức Văn Thù bảo:  “Nay ông niệm Phật là hợp thời nhất. Các môn tu 

 hành không gì hơn được niệm Phật, cúng dường Tam Bảo, phước huệ 

 song tu. Hai môn này nhanh chóng, quan trọng nhất. Vì sao vậy? Trong 

 đời quá  khứ, ta do quán  Phật, do niệm  Phật, do  cúng  dường, nên nay 

 đắc Nhất Thiết Chủng Trí. Do vậy biết Niệm Phật là vua trong các pháp. 

 Ông hãy nên thường niệm Vô Thượng Pháp Vương chớ để dừng nghỉ”.  

Sư lại hỏi: “Nên niệm ra sao?” Ngài Văn Thù nói:   “Phía Tây thế giới 

 này có A Di Đà Phật, đức Phật ấy nguyện lực chẳng thể nghĩ bàn. Ông 

 hãy nên niệm liên tục đừng để gián đoạn, sau khi mạng chung chắc chắn 

 vãng sanh, vĩnh viễn không thoái chuyển” . 

Nói lời ấy xong, khi đó hai vị Đại Thánh đều duỗi cánh tay sắc vàng 

xoa đầu Sư thọ ký:  “Do ông niệm Phật, chẳng bao lâu sau sẽ chứng Vô 

 Thượng Chánh Đẳng Bồ Đề. Nếu hàng thiện nam, thiện nữ nguyện mau 

 chóng thành Phật thì không gì hơn niệm Phật, sẽ mau chóng chứng Vô 

 Thượng Bồ Đề”.  Nói xong, khi ấy hai vị Đại Thánh cùng nhau nói già-

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 26 

đà (kệ). Sư nghe xong, hoan hỷ hớn hở, lưới nghi đều trừ. Đây là đại sư 

Pháp Chiếu đích thân đến Trúc Lâm Thánh Tự được hai vị Đại Thánh 

khai thị. 

Ngũ  Đài  chính  là  đạo  tràng  ứng  hóa  của  ngài  Văn  Thù.  Văn  Thù 

chính là thầy của bảy đức Phật, tự nói:  “Ta trong  quá khứ do quán Phật, 

 do niệm Phật nên nay đắc Nhất Thiết Chủng Trí” . Do vậy, hết thảy các 

pháp, Bát Nhã Ba La Mật, thiền định rất sâu, thậm chí chư Phật đều sanh 

từ niệm Phật. Quá khứ chư Phật còn sanh từ niệm Phật, huống chi chúng 

sanh đời Mạt Pháp nghiệp nặng, phước nhẹ, chướng sâu, huệ cạn, miệt 

thị niệm Phật chẳng chịu tu hành, ý  muốn siêu thoát, vào thẳng địa vị 

Như Lai, chẳng biết rằng [dù có muốn] nối gót hít bụi của Ngũ Tổ Giới, 

Thảo Đường Thanh vẫn còn chưa được nữa ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi hòa thượng Quảng Huệ) 

* Thế giới Cực Lạc không có nữ nhân. Nữ nhân, súc sanh hễ sanh về 

thế giới ấy đều mang tướng đồng nam (trẻ trai), liên hoa hóa sanh. Vừa 

từ trong hoa sen ra đều giống hệt như người trong thế giới Cực Lạc, chứ 

không phải là trước hết bé nhỏ rồi sau đấy mới dần dần khôn lớn. Người 

trong thế giới ấy không có phiền não, không có vọng tưởng, không có 

chuyện tạo nghiệp. Do cậy vào Phật từ lực nên hết sức dễ sanh, nhưng 

phải lấy niệm Phật làm nhân; đã vãng sanh rồi thấy Phật nghe pháp, nhất 

định viên thành Phật đạo. Trong mười phương thế giới chỉ có cõi này là 

thù thắng vượt trội nhất. Trong hết thảy pháp môn tu trì, chỉ có pháp này 

dễ tu nhất mà công đức lại lớn nhất.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, 

 quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Diệp Phước Bị - 1) 

* Ông phát nguyện lập trường học nơi đất trống, lập liên xã nơi đất 

trống, cố nhiên là đỡ tốn công, nhưng vẫn là chẳng biết tùy địa phương, 

tùy duyên để tạo phương tiện cho dễ thực hiện. Trên là nơi thanh miếu, 

minh đường20, dưới là bến nước, bên cội cây, hễ gặp ai có thể trò chuyện 



20  Theo  ý  nghĩa  nguyên  thủy,  Minh  Đường  (明堂)là  một  dinh  thự  để  thiên  tử  nhà 

Châu  hội  kiến  chư  hầu  và  cử  hành  tế  lễ,  cũng  như  tuyên  cáo  chánh  sách.  Minh 

Đường đã có từ thời Hoàng Đế, nhưng không có quy định kiến trúc rõ rệt. Đến nhà 

Hạ gọi là Thế Thất (世室), nhà Thương gọi là Trùng Ốc (重屋), đến nhà Châu mới 

gọi là Minh Đường, và từ đây Minh Đường mới mang chức năng của một trung tâm 

tôn giáo, nghị luận chánh sự và giáo hóa (nhưng đến cuối đời Châu, Minh Đường chỉ 

còn dùng vào mục đích tế lễ). Thoạt đầu chỉ ở kinh đô mới có Minh Đường, nhưng 

sau  này,  Minh  Đường  được  xây  dựng  ở  bất  cứ  một  địa  phương  nào  khi  cần  thiết. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 27 

được, liền dùng những chuyện này để khuyên nhủ. Văn Lộ Công21 phát 

nguyện  “sẽ khiến cho mười vạn người niệm Phật cầu sanh Tây Phương”  

bèn kết Liên Xã. Tôi cho rằng: “Từ một người cho đến vô lượng người 

đều  nên  làm  cho  họ  vãng  sanh  Tây  Phương  trong  đời  này,  há  nên  lấy 

mười vạn người làm hạn định?”  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 

 3, Thư trả lời cư sĩ Đường Đại Viên - 1) 



Chẳng hạn khi Hán Vũ Đế dự định làm lễ Phong Thiền ở Thái Sơn đã cho xây Minh 

Đường tại đấy. Và từ đó, mô hình kiến trúc của Minh Đường cũng tuân thủ theo một 

quy  cách  chặt  chẽ  hơn:  Một  tòa  đại  điện  trên  tròn  dưới  vuông,  có  nước  vây  quanh 

bốn phía. Riêng trong đoạn văn này, minh đường lẫn thanh miếu chỉ là những từ ngữ 

phiếm chỉ các cơ sở thờ tự hay hội họp trong vùng. 

21 Văn Lộ Công chính là Văn Ngạn Bác (1006-1997), tự là Khoan Phu, hiệu Y Tẩu, 

người xứ Giới Hư, Phần Châu (nay thuộc thành phố Giới Hưu, tỉnh Sơn Tây), là một 

vị  Tể  Tướng  trải  suốt  bốn  đời  vua  nhà  Tống  (Nhân  Tông,  Anh  Tông,  Thần  Tông, 

Triết Tông), tước phong là  Lộ Quốc Công, nên  thường được  gọi  là Văn  Lộ Công. 

Ông được người đời coi là một vị Tể Tướng hiền năng, có công giữ yên đất nước, 

đánh thắng Tây Hạ, chuyên cần chánh sự, tiết kiệm, nhân từ, giảm tô thuế. Đến già 

ông mới quy hướng Phật pháp. Lời thề nguyền trên đây được phát ra khi ông xướng 

suất lập Liên Xã. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 28 

II. Thành tín, nguyện thiết (Lòng tin chân thành, nguyện thiết tha)  

1. Dạy về lòng tin chân thật, nguyện thiết tha  



* Nói đến Tín thì phải tin Sa Bà quả thật là khổ, Cực Lạc quả thật là 

vui. Sa Bà khổ vô lượng vô biên, nói tóm lại chẳng ngoài tám khổ, tức 

là: sanh, già, bệnh, chết, thương yêu phải xa lìa, oán ghét phải gặp gỡ, 

cầu không được, Ngũ Ấm hừng hực. Tám nỗi khổ này dù sang đến cực 

phẩm hay hèn như ăn mày, ai nấy đều có. Bảy nỗi khổ đầu là quả do đời 

quá khứ cảm thành. Suy nghĩ kỹ ắt sẽ tự biết, không cần phải viết tường 

tận,  nói  nhiều  quá  tốn  bút  mực.  Sự  khổ  thứ  tám,  Ngũ  Ấm  hừng  hực, 

chính là khởi tâm động niệm và những hành động, nói năng trong hiện 

tại, chính là nhân của nỗi khổ trong vị lai. Nhân quả kéo dắt nhau, nối 

tiếp không ngừng từ kiếp này sang kiếp khác, không thể giải thoát! 

Ngũ  Ấm  chính  là  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức.  Sắc  chính  là  cái 

thân do nghiệp báo cảm thành. Thọ, Tưởng, Hành, Thức chính là cái tâm 

khởi  huyễn  vọng  khi  tiếp  xúc  cảnh.  Do  những  pháp  “thân  tâm  huyễn 

vọng”  này  bèn  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp  nơi  sáu  trần  cảnh  như  lửa  cháy 

hừng hực chẳng thể ngưng tắt nên gọi là  “xí thịnh”  (熾盛: cháy hừng 

hực) vậy. Ngoài ra, Ấm 陰 (bộ Phụ) có nghĩa là che kín, đồng nghĩa với 

chữ Ấm 蔭 (cũng có nghĩa là che lấp, bộ Thảo), do năm pháp này che 

lấp chân tánh khiến nó chẳng thể hiển hiện, như mây dầy che khuất mặt 

trời. Tuy mặt trời tỏa sáng rực rỡ, trọn chẳng bị tổn giảm, nhưng vì mây 

che, nên chẳng chiếu sáng được. Phàm phu chưa đoạn Hoặc nghiệp, bị 

năm Ấm này chướng ngăn, mặt trời trí huệ nơi bầu trời chân tánh chẳng 

thể hiển  hiện,  cũng giống như  thế.  Sự  khổ thứ  tám  này  là  gốc  của hết 

thảy các khổ. 

Người  tu  đạo  sức  Thiền  Định  sâu,  đối  với  cảnh  giới  sáu  trần,  trọn 

chẳng  chấp  trước,  chẳng  khởi  yêu  - ghét.  Từ  đây  gia công dụng  hạnh, 

tiến lên chứng Vô Sanh, Hoặc nghiệp sạch hết, cắt đứt gốc rễ sanh tử. 

Nhưng  công  phu  này  thật  chẳng  dễ  dàng,  thật  khó  đạt  được  trong  đời 

Mạt! Vì thế, hãy nên chuyên tu Tịnh nghiệp, cầu sanh Cực Lạc, nương 

theo Phật từ lực, vãng sanh Tây Phương. Đã được vãng sanh thì liên hoa 

hóa sanh, không có các khổ. Thuần là tướng đồng nam (bé trai), thọ như 

hư không, thân không tai biến. Những danh từ như già, bệnh, chết v.v… 

chẳng còn nghe đến, huống gì thật có. Theo chân thánh chúng, thân cận 

Di Đà, nước, chim, cây cối đều diễn pháp âm, tùy theo căn tánh mình, do 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 29 

nghe pháp bèn chứng. Thân còn trọn chẳng thể được, huống gì có oán! 

Nghĩ đến áo bèn có áo, nghĩ ăn bèn có ăn; lầu, gác, nhà, viện đều do bảy 

báu hợp thành, chẳng nhọc sức người [tạo tác], chỉ là hóa ra. 

Biến bảy sự khổ nơi Sa Bà thành bảy niềm vui. Lại thêm thân có đại 

thần thông, có đại oai lực, chẳng lìa chỗ mình liền có thể trong một niệm 

ở  khắp  trong  mười  phương  thế giới  chư  Phật  làm  các  Phật  sự,  thượng 

cầu hạ hóa. Tâm có đại trí huệ, có đại biện tài, từ một pháp biết trọn Thật 

Tướng của các pháp. Tùy cơ thuyết pháp không lầm lạc, dẫu nói bằng 

ngôn ngữ Thế Đế nhưng đều khế hợp diệu lý Thật Tướng, không có nỗi 

khổ Ngũ Ấm hừng hực, hưởng niềm vui thân tâm tịch diệt. Vì thế kinh 

nói:  “Không có các khổ, chỉ hưởng các sự vui, nên gọi là Cực Lạc”.  Sa 

Bà khổ, khổ không nói nổi; Cực Lạc vui, vui chẳng ví tầy! Tin sâu lời 

Phật, trọn chẳng nghi hoặc mới gọi là chân tín. Chớ nên dùng tri kiến 

phàm  phu  ngoại  đạo  lầm  sanh  suy  lường,  bảo  các  thứ  thù  thắng  trang 

nghiêm mầu nhiệm trong Tịnh Độ đều là ngụ ngôn nhằm tỷ dụ tâm pháp, 

chẳng phải là cảnh thật! Nếu có sự thấy biết tà vạy, sai lầm như thế sẽ 

mất lợi ích thật sự được vãng sanh Tịnh Độ, tai hại quá lớn! Không thể 

không biết!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư 

 gởi cư sĩ Trần Tích Châu)  

* Phật Di Đà vì ta phát nguyện, lập hạnh để mong thành Phật. Ta do 

trái nghịch Di Đà hạnh nguyện nên bao kiếp dài lâu thường luân hồi lục 

đạo, vĩnh viễn làm chúng sanh. Hiểu rõ Di Đà là Phật trong tâm ta, ta là 

chúng  sanh  trong  tâm  Di  Đà.  Tâm  đã  là  một,  mà  phàm  và  thánh  khác 

nhau một trời một vực là vì ta một mực mê trái nên mới thành ra nông 

nỗi  ấy.  Tín  tâm  như  thế  mới  là  chân  tín.  Từ  tín  tâm  này,  phát  ra  cái 

nguyện quyết định vãng sanh, hành cái hạnh quyết định niệm Phật, ngõ 

hầu thâm nhập pháp giới Tịnh Độ, thành tựu ngay trong một đời, siêu 

nhập thẳng vào Như  Lai địa như mẹ con gặp gỡ, vui sướng vĩnh viễn. 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ 

 Vĩnh Gia - 8) 

* Chuyện niệm Phật quan trọng nhất là liễu sanh tử, đã vì liễu sanh 

tử thì hãy tự sanh lòng nhàm chán đối với nỗi khổ sanh tử, tự sanh lòng 

ưa thích đối với sự vui Tây Phương. Như thế thì hai pháp Tín - Nguyện 

sẽ  được  vẹn  toàn  ngay  trong  một  niệm,  lại  thêm  niệm  chí  thành  khẩn 

thiết như con nhớ mẹ thì Phật lực, pháp lực, sức công đức tín nguyện nơi 

tự tâm, ba pháp đều phô bày trọn vẹn. Ví như mặt trời rạng rỡ giữa hư 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 30 

không, dẫu mây dầy, băng đóng tầng tầng, chẳng mấy chốc liền tiêu tan. 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Từ 

 Ngạn Như và Từ Dật Như) 

* Kinh A Di Đà dạy:  “Từ đây đi về phương Tây qua khỏi mười vạn 

 ức cõi Phật, có một thế giới tên là Cực Lạc. Cõi ấy có Phật hiệu là A Di 

 Đà, nay đang thuyết pháp” . Lại nói:  “Cõi ấy vì sao tên là Cực Lạc? Do 

 chúng sanh cõi ấy không có các sự khổ, chỉ hưởng những điều vui, nên 

 tên là Cực Lạc”.  Không có các sự khổ, chỉ hưởng những điều vui là do 

được trang nghiêm bởi phước đức, trí huệ, thần thông, đạo lực của đức 

Phật A Di Đà. Thế giới chúng ta đang sống đây có đủ ba thứ khổ, tám 

thứ khổ, vô lượng nỗi khổ, trọn chẳng có niềm vui; cho nên gọi là Sa Bà. 

Chữ Phạn “Sa Bà”, ở đây (Trung Hoa) dịch là Kham Nhẫn, ý nói: Chúng 

sanh trong cõi này phải chịu đựng những nỗi khổ ấy. Nhưng trong thế 

giới này, không phải là không có niềm vui; nhưng tất cả những chuyện 

vui đa số là khổ, chúng sanh mê muội, ngược  ngạo coi đó là vui. Như 

nghiện rượu, đắm sắc, săn bắn, vây bắt v.v... có gì vui đâu mà những kẻ 

ngu phu đắm đuối không bỏ được, vui quên cả mệt. Thật đáng thương 

xót!  Dẫu  là  sự vui  thật sự,  cũng khó  thể  trường  cửu.  Như  cha  mẹ  còn 

sống đầy đủ, anh em không có chuyện gì, chuyện như vậy làm sao có thể 

thường hằng cho được! Vì thế, cảnh vui vừa hết, tâm buồn nối tiếp dấy 

lên. Do vậy, bảo  “trọn chẳng có niềm vui!”  không phải là nói quá đáng 

vậy! 

Thế giới này khổ nói chẳng thể trọn, dùng tam khổ, bát khổ để tóm 

lược  thì  chẳng  còn  sót  gì.  Tam  khổ  là:  1)  Khổ  Khổ  2)  Hoại  Khổ  3) 

Không khổ không vui tức là Hành Khổ. Khổ Khổ có nghĩa là do thể tánh 

của thân tâm Ngũ Ấm này bức bách nên gọi là Khổ. Lại còn phải thường 

chịu thêm những nỗi khổ sanh, già, bệnh chết v.v… nên gọi là Khổ Khổ. 

Hoại Khổ là có chuyện gì trong thế gian tồn tại dài lâu? Mặt trời đứng 

bóng liền chênh, trăng tròn rồi khuyết, đạo trời còn vậy, nữa là chuyện 

người! Cảnh vui vừa hiện, cảnh khổ đến ngay. Đúng vào lúc cảnh vui bị 

hoại diệt thì khổ chẳng thể nói được, cho nên gọi Lạc là Hoại Khổ. Hành 

Khổ là  tuy  không khổ  không vui,  tợ  hồ  thích nghi,  nhưng  tánh  nó dời 

đổi, há thể thường trụ! Vì vậy, gọi là Hành Khổ. Nêu lên ba sự khổ này, 

không sự khổ nào chẳng thâu tóm. Về ý nghĩa của Bát Khổ, trong sách 

[Sơ  Cơ  Tịnh  Nghiệp  Chỉ  Nam]  đã  trình  bày  cặn  kẽ.  Nếu  biết  cái  khổ 

trong cõi này, tâm chán lìa Sa Bà sẽ ào ạt phát sanh. Nếu biết sự vui của 

cõi  kia,  ý  niệm  ham  cầu  Cực  Lạc  sẽ  bừng  bừng  phát  khởi.  Do  vậy, 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 31 

không làm các điều ác, vâng làm các điều thiện, dùng đấy để vun bồi nền 

tảng.  Lại  thêm  chí  thành  khẩn  thiết  trì  danh  hiệu  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương thì  thoát được  cõi  Sa  Bà này,  sanh về nước  Cực  Lạc  kia, làm 

con đích thực của Phật Di Đà, làm bầu bạn tốt trong hải hội.  (Ấn Quang 

 Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên,  quyển  3,  Lời  tựa  sách  Sơ  Cơ  Tịnh 

 Nghiệp Chỉ Nam)  

* Triệu pháp sư22 nói:  “Thiên địa chi nội, vũ trụ chi gian, trung hữu 

 nhất  bảo, bí  tại  hình  sơn” (Trong  trời  đất,  giữa  vũ  trụ,  có  một  vật  báu 

giấu  kín  trong  núi  hình).  Lời  này  nói  về  kẻ  chưa  ngộ  chưa  chứng,  chứ 

thật  ra  vật  báu  ấy  bao  quát  thái  hư,  cùng  tột  theo  chiều  dọc,  trọn  khắp 

theo  chiều  ngang,  hằng  cổ,  hằng  kim,  luôn  luôn  hiển  lộ!  Đấy  chính  là 

như câu nói:  “Thời thời thị thời nhân, thời nhân tự bất thức”  (Luôn luôn 

chỉ  dạy  cho  người,  mà  người  vẫn  cứ  chẳng  hề  biết  cho),  chẳng  đáng 

buồn  sao?  Chỉ  có  mình  đức  Thích  Ca  Thế  Tôn  ta  đích  thân  thụ  dụng 

được, những chúng sanh khác trải kiếp này sang kiếp khác dựa vào sức 

oai thần của vật báu ấy để khởi Hoặc tạo nghiệp, luân hồi trong sáu nẻo, 

trọn chẳng có thuở ra! Ví như kẻ mù đích thân lên núi báu chẳng những 

không thụ dụng được, trái lại còn bị thương! 

Do vậy, đức Thế Tôn tùy thuận cơ nghi mà khai thị, khiến cho bọn 

họ ai nấy đều theo đường trở về nhà, nơi sáu căn, sáu trần, sáu thức, bảy 

đại, tùy theo từng hoàn cảnh mà quán sát kỹ càng, mong họ đích thân 

thấy  được  vật  báu  ấy.  Nhưng  bậc  có  đủ  trí  chiếu  Bát  Nhã  liền  lập  tức 

rỗng không các Uẩn, hết sạch mọi khổ ách, tuy có nhiều vị [làm được] 

như vậy, nhưng đấy chẳng phải là điều bọn chúng sanh độn căn đời Mạt 



22 Triệu Pháp Sư chính là ngài Tăng Triệu (384-414), môn nhân nổi tiếng nhất của 

đại sư Cưu Ma La Thập. Sư là con nhà nghèo, phải chép sách thuê để kiếm sống. Do 

vậy, thông hiểu kinh sử rất sâu. Thoạt đầu, Sư hâm mộ thuyết Lão Trang, sau do đọc 

kinh  Duy  Ma  Cật  bèn  cảm  ngộ,  đi  xuất  gia.  Ngài  thông  hiểu  kinh  Phương  Đẳng, 

thanh danh lẫy lừng miền Bắc Trung Hoa. Nghe pháp sư Cưu Ma La Thập đến đất 

Lương, bèn xin theo học, được ngài Cưu Ma La Thập khen là bậc kỳ tài. Đến khi 

Diêu Tần diệt nhà Lương, Sư bèn theo ngài La Thập sang Trường An. Tuân sắc lệnh 

của Diêu Hưng, Tăng Triệu cùng với Tăng Duệ lo phù tá ngài La Thập phiên dịch 

kinh  điển. Do vậy,  giải  ngộ  càng sâu, được tôn  xưng là bậc Giải  Không Đệ  Nhất. 

Năm Hoằng Thỉ thứ sáu (404), khi ngài La Thập dịch xong bộ Đại Phẩm Bát Nhã, 

Sư soạn cuốn Bát Nhã Vô Tri Luận trình lên, được hai vị La Thập và Huệ Viễn nồng 

nhiệt tán thán. Sau đó, Sư còn soạn Phá Không Luận, Vật Bất Thiên Luận, Niết Bàn 

Vô Danh Luận, Chú Duy Ma Cật Kinh v.v… Tiếc là Sư mất rất sớm, chỉ thọ được 31 

tuổi. Những bài luận của Sư được thâu thập thành cuốn Triệu Luận. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 32 

mà hòng mong mỏi được! Bởi vậy, [đức Phật] mở ra một pháp môn đặc 

biệt, ngõ hầu thượng - trung - hạ căn đều đạt được lợi ích thật sự ngay 

trong đời này, dạy họ dùng lòng tin sâu đậm, nguyện thiết tha, chuyên 

niệm thánh hiệu A Di Đà Phật, nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, lâu 

ngày chầy tháng, chính cái tâm nghiệp thức chúng sanh này sẽ trở thành 

Như  Lai  Bí  Mật  Tạng,  tức là do báu  Tam  Muội  chứng  được  báu  Thật 

Tướng, mới biết vật báu này trọn khắp pháp giới, lại đem vật báu này thí 

khắp hết thảy. Do vậy, từ khi đức Phật mở ra pháp môn này, hết thảy Bồ 

Tát, tổ sư, thiện tri thức thảy đều tuân hành pháp này, do pháp này trọn 

đủ tự lực và tha lực, so với những pháp chuyên cậy vào tự lực thì khó - 

dễ khác nào một trời, một vực!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Hạ, Lời tựa sách Niệm Phật Tam Muội Bảo Vương Luận Sớ)  

* Nếu chúng ta có thể đầy đủ lòng tin chân thật, nguyện thiết tha như 

con nhớ mẹ, nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối để niệm, thì hai tầng 

công phu “xoay cái niệm để niệm nơi tự tánh” của đức Thế Chí và “xoay 

cái nghe để nghe nơi tự tánh” của đức Quán Âm sẽ hòa lẫn trong một 

tâm để niệm hồng danh vạn đức của Như Lai. Lâu ngày chầy tháng, cái 

tâm nghiệp thức chúng sanh sẽ trở thành Như Lai Bí Mật Tạng. Đấy gọi 

là   “dùng  Quả  Địa  Giác  làm  Nhân  Địa  Tâm,  cho  nên  nhân  trùm  biển 

 quả, quả tột nguồn nhân” . Người có duyên gặp được, mong chớ coi rẻ. 

Đấy là đường vào cửa Niết Bàn của vi trần đức Phật, huống gì chúng ta 

là người đời Mạt Pháp há dám chẳng noi theo ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao  Tăng  Quảng  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Lời  tựa  cho  [ấn  bản]  Đại  Phật  Đảnh  Thủ 

 Lăng Nghiêm Kinh được viết theo lối chữ Khải để tặng đại chúng đọc tụng) 

2. Khuyên nên trừ lòng nghi, sanh lòng tin  

* Trong thế gian, tất cả căn thân (căn chính là cái thân chúng ta) hay thế 

giới  (tức  là  trời  đất  mình  đang  sống)  đều  là  đồng  nghiệp  (thế  giới)  và  biệt 

nghiệp (căn thân) được cảm thành trong cái tâm sanh diệt của chúng sanh, 

đều có thành - hoại, đều chẳng lâu bền. Thân có sanh - lão - bệnh - tử, 

thế giới có thành - trụ - hoại - không. Nói  “vật đạt đến cùng cực ắt xoay 

 ngược lại, vui quá hóa buồn”  chính là ý này. Bởi lẽ, nhân đã là sanh diệt 

thì quả không thể nào chẳng sanh diệt! 

Thế giới Cực Lạc là do A Di Đà Phật chứng triệt để Phật Tánh sẵn 

có trong tự tâm, tùy tâm hiện ra thế giới xứng tánh trang nghiêm chẳng 

thể nghĩ bàn. Do vậy, sự vui trong cõi ấy không có thời kỳ cùng tận. Ví 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 33 

như hư không rộng rãi lớn lao, bao hàm hết thảy sâm la vạn tượng. Tuy 

thế giới bao lượt thành,  bao phen hoại, nhưng hư không  rốt ráo  chẳng 

tăng - giảm. Ông dùng sự vui thế gian để cật vấn sự vui nơi Cực Lạc. 

Dẫu ông chưa thể thấy được sự vui nơi Cực Lạc; tuy ông chưa thể thấy 

hư  không hoàn  toàn,  nhưng hư  không trong  vòng  trời đất ông  đã từng 

thấy qua, nó có biến đổi hay chăng? Phải biết: Hết thảy chúng sanh đều 

sẵn có Phật Tánh; vì thế, đức Phật (chỉ Thích Ca Mâu Ni Phật) dạy người ta 

niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Do nương vào đại từ bi nguyện lực của 

A Di Đà Phật nên cũng được hưởng sự vui bất sanh bất diệt ấy. Do căn 

thân là liên hoa hóa sanh nên không có nỗi khổ sanh - già - bệnh - chết; 

còn thế giới do công đức xứng tánh biến hiện nên không có những sự 

biến đổi thành - trụ - hoại - không! Dẫu là thánh nhân cũng còn có những 

điều không biết, há có nên do pháp thế gian sanh - diệt mà nghi ngờ ư? 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ 

 Phùng Bất Cửu)  

* Các pháp môn khác, pháp nhỏ thì đại căn chẳng cần tu, pháp lớn 

thì tiểu căn chẳng thể tu nổi! Chỉ có một môn Tịnh Độ này, độ khắp ba 

căn, lợi - độn gồm thâu. Trên thì như Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ 

Hiền chẳng thể vượt ra ngoài pháp này, dưới thì Ngũ Nghịch, Thập Ác, 

chủng tánh A Tỳ địa ngục cũng có thể dự vào. Nếu Như Lai chẳng mở ra 

pháp này thì chúng sanh đời Mạt muốn liễu sanh thoát tử ngay trong đời 

này  trọn  chẳng  có  hy  vọng  gì!  Tuy  pháp  môn  này  rộng  lớn  như  thế, 

nhưng cách tu lại cực giản dị. Do vậy, nếu không phải là kẻ đời trước có 

thiện  căn  Tịnh  Độ  sẽ  khó  thể  tin  chắc  thật,  không  nghi.  Chẳng  những 

phàm  phu  không  tin,  Nhị  Thừa  còn  đa  nghi.  Chẳng  những  Nhị  Thừa 

không tin, quyền vị Bồ Tát rất có thể còn ngờ. Chỉ có Đại Thừa Bồ Tát 

thuộc những địa vị sâu xa mới có thể triệt để thỏa đáng tin tưởng không 

nghi (Ấy là vì pháp môn này, lấy Quả Giác làm nhân tâm (cái tâm để tu nhân), nên 

toàn thể là cảnh giới của Phật. Chỉ có Phật và Phật mới có thể thấu hiểu rốt ráo, chứ 

trí của con người không thể nào biết được! Xin hãy đọc lời tựa cho sách Long Thư 

Tịnh Độ Văn trong bộ Ấn Quang Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên). Có thể sanh 

lòng tin sâu xa đối với pháp này, dẫu là phàm phu đầy dẫy triền phược 

thì  chủng  tánh  ấy  đã  vượt  trỗi  bậc  Nhị  Thừa.  Do  dùng  tín  nguyện  trì 

danh hiệu Phật, bèn có thể đem cái tâm phàm phu gieo vào biển giác của 

Phật, cho nên ngầm thông Phật trí, thầm hợp đạo mầu. Muốn nói pháp tu 

Tịnh Độ mà không nêu đại lược sự khó khăn của các pháp cậy vào tự lực 

để liễu thoát, và sự dễ dàng của pháp cậy vào Phật lực vãng sanh này thì 

nếu  không  nghi  pháp  cũng  sẽ  nghi  chính  mình.  Nếu  có  mảy  may  tâm 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 34 

nghi sẽ do nghi mà thành chướng. Đừng nói là không tu, dẫu có tu cũng 

chẳng thể đạt được lợi ích thật sự rốt ráo! Do vậy phải nói: Một pháp Tín 

phải  gấp gáp  suy  cầu,  ngõ  hầu tạo được  lòng tin  sâu  xa đến  cùng  cực 

vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư 

 sĩ Trần Tích Châu)  

* Nếu nói:  - A Di Đà Phật ở yên nơi Cực Lạc, mười phương thế giới 

vô  lượng  vô  biên,  chúng  sanh  trong  một  thế  giới  niệm  Phật  cũng  vô 

lượng vô biên. A Di Đà Phật làm sao có thể dùng một thân cùng lúc tiếp 

dẫn hết thảy chúng sanh niệm Phật trong khắp mười phương vô lượng vô 

biên thế giới được? 

Đáp: - Sao ông lại dùng tri kiến phàm phu để suy lường Phật cảnh? 

Xin mượn thí dụ để giải thích hòng trừ sai lầm cho ông. Một vầng trăng 

vằng vặc giữa trời, hiện bóng trong vạn con sông, trăng có dụng tâm hay 

không?  Trên  trời  chỉ  có  một  vầng  trăng,  nhưng  biển  cả,  sông  to,  rạch 

lớn, khe nhỏ thảy đều hiện bóng trăng vẹn toàn, dẫu nhỏ như trong một 

chước, một giọt nước không đâu chẳng đều hiện bóng trăng trọn vẹn! Vả 

nữa,  bóng  trăng  trên  sông  rạch  một  người  nhìn  vào  sẽ  thấy  một  vầng 

trăng đối trước người ấy. Trăm ngàn vạn ức người ở trăm ngàn vạn ức 

chỗ nhìn vào, không ai chẳng có một vầng trăng đối trước mặt! Nếu trăm 

ngàn vạn ức người ai nấy đi về những hướng Đông, Tây, Nam, Bắc thì 

nơi người ấy đi đến, trăng vẫn thường ở nơi người ấy. Chỗ trăng đi đến, 

trọn chẳng có xa - gần. Nếu trăm ngàn vạn ức người ở yên chẳng động 

thì trăng cũng ở yên chẳng động, luôn ở nơi người ấy. Chỉ có nước trong 

lặng  thì  trăng  hiện,  nước  đục,  xao  động  thì  trăng  ẩn.  Trăng  cố  nhiên 

không lấy - bỏ, không hiện là vì nước đục ngầu, xao động, không cách gì 

in bóng được! 

Tâm chúng sanh như nước, A Di Đà Phật như trăng. Chúng sanh tín 

nguyện  đầy  đủ,  chí  thành  cảm  Phật  thì  Phật  bèn  ứng,  giống  như  nước 

trong, trăng hiện. Nếu tâm không thanh tịnh, không chí thành, tương ứng 

với tham - sân - si, giống như nước đục, loạn động, thì trăng tuy chẳng 

bỏ sót không chiếu, nhưng chẳng thể hiện bóng rõ ràng. Mặt trăng là sắc 

pháp thế gian mà còn hay khéo như thế, huống chi A Di Đà Phật đoạn 

sạch Phiền Hoặc, phước huệ đầy đủ, tâm bao thái hư, lượng trọn pháp 

giới! Do vậy, kinh Hoa Nghiêm nói:  “Thân Phật đầy ắp pháp giới, hiện 

 khắp trước hết thảy chúng sanh, tùy duyên cảm ứng không gì chẳng trọn 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 35 

 vẹn, nhưng thường ngồi nơi tòa Bồ Đề này. Do vậy, phải biết: Trọn khắp 

 pháp giới cảm, sẽ ứng trọn khắp pháp giới” . Quả thật, Phật chưa hề khởi 

tâm  động  niệm  có  tướng  đến  -  đi,  nhưng  có  thể  làm  cho  chúng  sanh 

duyên chín muồi thấy Phật đến đây tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. Ôm 

lòng nghi như thế, cố nhiên chẳng phải [chỉ có] một hai người; do vậy 

tôi bèn trình bày đại ý để [người đọc] sanh chánh tín vậy!  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 3, Lời tựa sách Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ 

 Nam) 

* [Nếu] sự - lý, tánh - tướng, có - không, nhân - quả hỗn độn chẳng 

phân  thì  chỉ  nên  học  theo  ngu  phu,  ngu  phụ,  cắm  cúi  niệm  Phật,  chí 

cung, chí kính, chỉ nên thành khẩn, lâu ngày chầy tháng, nghiệp tiêu trí 

rạng, chướng tận, phước cao. Cái tâm nghi ấy triệt để rớt mất thì Phật có 

hay là không, chính mình có hay là không, đường nẻo vào cửa Phật, căn 

cứ đích xác nơi bờ kia, cần gì phải hỏi ai khác nữa! 

Nếu  chẳng  chuyên  tâm  dốc  chí  niệm  Phật,  chỉ  hiểu  đôi  phần  từ 

miệng  người  khác  bàn  bạc,  thì  cũng  giống  như  xem  kinh  Kim  Cang 

nhưng  chẳng  biết  Thật  Tướng.  Đọc  Tịnh  Độ  Văn,  Tây  Quy  Trực  Chỉ 

nhưng chẳng sanh tín tâm là do nghiệp chướng trong tâm nên chẳng thể 

lãnh hội. Như kẻ mù nhìn mặt trời, cố nhiên mặt trời ở trên không, thấy 

được [mặt trời] là nhờ có mắt. Kẻ không thấy quang minh và lúc chưa 

thấy  không  khác  gì  nhau.  Nếu  mắt  được  sáng  lại,  vừa  nhìn  liền  thấy 

tướng quang minh. Một pháp Niệm Phật chính là pháp thiết yếu nhất để 

mắt được sáng lại. Muốn thấy được tướng của Thật Tướng, hãy nên dốc 

cạn lòng thành nơi pháp này, ắt sẽ có lúc được thỏa nguyện điều mình ấp 

ủ. 

Muốn đích thân thấy được Chân Ngã, mà chẳng phải là bậc đại triệt 

đại ngộ thì sẽ không thể nào thấy được! Muốn chứng, nhưng nếu chẳng 

đoạn  Hoặc  chứng  Chân  sẽ  không  thể  nào  được.  Muốn  viên  chứng  mà 

Tam Hoặc23 chẳng đoạn sạch, nhị tử24 chẳng vĩnh viễn mất thì sẽ không 

thể nào đạt được. Nếu luận về nơi chốn thì các hạ sẽ luân hồi bao kiếp 

dài lâu, cũng như những lời cật vấn trái lý hiện thời đều là nhờ vào sức 

của Chân Ngã để thực hiện; do trái nghịch giác, xuôi theo trần lao nên 

chẳng thể chân thật thọ dụng. Ví như cái đầu của chàng Diễn Nhã, châu 



23 Tam Hoặc: Kiến Tư Hoặc, Trần Sa Hoặc và Vô Minh Hoặc. 

24 Nhị tử: Phần đoạn sanh tử và biến dịch sanh tử. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 36 

nơi  vạt  áo25,  từ  đầu  đến  cuối  chưa  hề  mất,  lầm  sanh  sợ  hãi,  lầm  chịu 

nghèo cùng.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư 

 trả lời cư sĩ Cố Hiển Vi)  

*  Chúng  sanh  mỗi  người  tập  khí  sai  khác,  mỗi  người  thiên  về  một 

chỗ. Kẻ ngu thiên về hèn kém, tầm thường, bậc trí thiên nơi cao thượng. 

Nếu kẻ ngu yên chịu phận ngu, chẳng dụng tâm tạp loạn, chuyên tu Tịnh 

nghiệp thì ngay trong đời này quyết định được vãng sanh, có thể nói là 

không ai sánh kịp kẻ ngu ấy ! Nếu người trí chẳng cậy mình có trí, vẫn 

cứ theo đuổi một môn cậy vào Phật từ lực, cầu sanh Tịnh Độ, thì có thể 

nói là hạng “đại trí”. Nếu ỷ vào kiến giải của chính mình, miệt thị Tịnh 

Độ, sẽ thấy từ kiếp này sang kiếp khác trầm luân ác đạo, có muốn được 

bén gót những gã ngu trong hiện thời cũng hoàn toàn chẳng thể được! 

Tôi  thật  sự  yêu  mến,  hâm  mộ  những  kẻ  hiểu  sâu  xa  Tánh,  Tướng, 

Tông, Giáo kia, nhưng chẳng dám thuận theo. Vì sao? Dây ngắn chẳng 

kéo được nước sâu, giấy nhỏ không thể bọc rộng, nguyên do là vậy! Chứ 

không phải là hết thảy mọi người đều phải bắt chước làm theo tôi! 

Nếu cũng hèn kém giống như tôi mà muốn học theo hành vi của bậc 

đại  thông  gia,  muốn  diệu  ngộ  ngay  tự  tâm,  xem  đọc  biển  giáo,  tôi  sợ 

chẳng thể thành bậc đại thông gia; trái lại còn bị hạng ngu phu ngu phụ 

thật thà niệm Phật vãng sanh Tây Phương thương xót! Há chẳng phải là 

quá khéo biến thành vụng to, toan bay lên không lại rớt xuống vực sâu 

ư? Một lời bao trùm hết: Phải tự xét kỹ căn cơ của chính mình mà thôi! 

 (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên,  quyển  1,  Thư  trả  lời  cư  sĩ 

 X... ở Vĩnh Gia - 9)  

* Trong thời thế hiện nay, dẫu là bậc cổ Phật đã thành Chánh Giác 

thị hiện, chắc chắn cũng chẳng đề xướng gì khác ngoài chuyện “giữ vẹn 

luân thường, tận hết bổn phận và chú trọng nơi pháp môn Tịnh Độ!” Dẫu 

cho Đạt Ma đại sư thị hiện trong lúc này, cũng sẽ dùng pháp môn cậy 

vào Phật lực để dạy dỗ. 



25 Theo kinh Lăng Nghiêm, anh chàng Diễn Nhã Đạt Đa soi gương thấy đầu mình 

đâm ra hoảng sợ phát cuồng. Còn „châu trong vạt áo‟ là ví dụ trong kinh Pháp Hoa 

(phẩm thứ 8). Ví dụ này do năm trăm vị La Hán đã nói sau khi được Phật thọ ký: Gã 

nghèo đến chơi nhà bạn, ngủ say, bạn buộc hạt châu vô giá vào trong áo để giúp cho 

khỏi bị đói nghèo, nhưng gã không biết, thân mang vật quý vô giá, nhưng vẫn phải 

làm thuê làm mướn, vất vả kiếm sống. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 37 

Thời tiết, nhân duyên thật sự là căn bản. Trái nghịch thời tiết, nhân 

duyên,  cũng  giống  như  mùa  Đông  mặc  áo  vải  mỏng,  mùa  Hạ  mặc  áo 

cừu, đói uống, khát ăn, không chỉ vô ích mà  ngược lại còn có hại!  (Ấn 

 Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Thượng,  Thư  trả  lời  cư  sĩ  Vương  Đức 

 Châu - 1)  

* Ngài Thiện Đạo là hóa thân của Phật Di Đà, Ngài dạy Chuyên Tu 

vì sợ hành nhân tâm chí bất định, bị các pháp môn khác đoạt chí. Dẫu 

cho khắp tất cả từ Sơ, Nhị, Tam, Tứ Quả thánh nhân và các Bồ Tát Trụ, 

Hạnh, Hướng, Địa, Đẳng Giác, cuối cùng là mười phương chư Phật tận 

hư không, trọn pháp giới, hiện thân phóng quang, khuyên bỏ Tịnh Độ, 

giảng cho diệu pháp thù thắng, cũng chẳng chịu nhận, bởi thoạt đầu  đã 

phát nguyện chuyên tu Tịnh Độ, chẳng dám trái nghịch nguyện ấy. Hòa 

thượng Thiện Đạo đã sớm biết người đời sau đứng núi này trông núi nọ, 

chẳng có tí ti định kiến nào nên mới nói như vậy hòng giết chết cái tâm 

chụp  giựt  cuồng  vọng  cứ  luôn  mong  mỏi,  ngưỡng  mộ  lòng  vòng!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở 

 Vĩnh Gia - 5)  

*  Xưa  kia  Đại  Trí  luật  sư26  thông  hiểu  sâu  xa  giáo  pháp  của  tông 

Thiên Thai, nghiêm tịnh Tỳ Ni (giới luật), hạnh nguyện tinh thuần, chí 

lực rộng lớn, chỉ đối với Tịnh Độ chẳng sanh tin tưởng. Về sau, do bệnh 

nặng  mới  biết  lỗi trước,  từ  đó trở đi,  hơn  hai  mươi  năm  tay  chẳng  rời 

kinh, chuyên nghiên cứu Tịnh Độ, mới biết pháp này lợi ích siêu việt thù 

thắng, bèn dám đối trước mọi người xứng tánh phát huy trọn chẳng sợ 

hãi.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, Thư trả lời cư sĩ Thích 

 Trí Châu - 2) 

* Người khéo được lợi ích thì đối với mọi chuyện, không chuyện gì 

chẳng  được  lợi  ích:  Quạ  kêu,  sẻ  hót,  nước  chảy,  gió  động,  không  gì 



26 Đại Trí Luật Sư (1048-1116) là ngài Thích Nguyên Chiếu, tự là Trạm Nhiên, hiệu 

An Nhẫn Tử, người xứ Dư Hàng, tỉnh Chiết Giang. Ngài xuất gia từ nhỏ, thọ Cụ Túc 

Giới  năm  18  tuổi,  theo  học  giáo  nghĩa  Thiên  Thai  với  ngài  Thần  Ngộ  Xử  Khiêm, 

nhưng rất hâm mộ Tỳ Ni. Về sau, Sư thọ Bồ Tát Giới với ngài Quảng Từ, nối tiếp 

Nam  Sơn  Luật  Tông.  Trong  thời  Nguyên  Phong  nhà  Tống,  Sư  trụ  trì  chùa  Chiêu 

Khánh, hoằng truyền giới luật. Về già, Sư trụ trì chùa Linh Chi, nên thường được gọi 

là Linh Chi Tôn Giả. Khi ngài mất, được tôn thụy hiệu là Đại Trí Luật Sư. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 38 

chẳng chỉ bày Thiên Chân27 con người vốn sẵn có (Thiền Tông gọi là  “ý của 

 Tổ Sư từ trời Tây sang” ). Huống gì bộ Văn Sao của Quang, văn tuy vụng 

về, chất phác; nhưng những điều được viết trong đó bất quá đều là tùy ý 

tùy cơ lấy những lời đã nói của Phật, Tổ biến thành những lời nói thông 

dụng mà thôi, nào có phải do Quang tự bịa ra ư? Quang chỉ truyền dịch 

lại để người sơ cơ dễ hiểu đó thôi! Dẫu là [những điều dành cho] sơ cơ, 

nhưng nếu thực hiện đến cùng cực thì cũng chẳng thể bỏ những điều này 

để tu điều gì khác được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, 

 quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Thích Trí Châu - 1) 

* Phàm phu đời Mạt muốn chứng thánh quả mà chẳng nương theo 

Tịnh Độ thì đều là cuồng vọng! Tham Thiền dẫu đạt đến địa vị “minh 

tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật” thì vẫn là phàm phu, chưa phải là 

thánh nhân! Quang cực tầm thường, kém cỏi, thiếu học vấn, nhưng thật 

sự giữ được [thái độ] “chẳng bị xoay chuyển bởi ngôn ngữ, văn tự của 

kinh  giáo,  tri thức!” Nếu  ông  chịu tin tưởng, hãy  dốc  sức  nơi  pháp dễ 

thực hiện, dễ thành tựu!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư 

 trả lời cư sĩ Tạ Huệ Lâm - 6) 

*  Triệt  tổ  (tổ  Triệt  Ngộ),  Tỉnh  tổ  (tổ  Tỉnh  Thường)  trước  tác  ít, 

nhưng  cũng đủ  khiến  cho  người  khác  dấy  lòng  phát nguyện. Cố nhiên 

chẳng  thể  lấy  trước  tác  nhiều  hay  ít  để  phán  định  đạo  đức  hơn  -  kém 

được!  Xưa  nay  có  nhiều  vị  Pháp  Thân  thị  hiện,  chỉ  nói  vài  câu  ít  ỏi, 

không để lại trước tác gì, [những vị như vậy] nhiều lắm! Há có nên sanh 

lòng nghi nơi chỗ này? Cần biết rằng: Chúng ta muốn liễu sanh tử, quả 

thật  chẳng  cần  nhiều;  chỉ  cần  một  điều  là  “lòng  tin  chân  thật,  nguyện 

thiết tha, niệm Phật cầu sanh Tây Phương” là đủ rồi! Dẫu đọc hiểu trọn 

hết Đại Tạng cũng chẳng qua là nhằm thành tựu chuyện này mà thôi!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Duy Phật) 

* Nay gởi cho cô ta một bộ An Sĩ Toàn Thư, xin hãy đọc kỹ  càng, 

cẩn thận phần chú giải và dẫn chứng của đoạn văn  “ta mười bảy đời làm 

 thân sĩ đại phu”28 và những đoạn vấn đáp để giải trừ nghi ngờ trong các 



27 Thiên Chân: Chân lý tồn tại tự nhiên không cần phải tạo tác. Sách Chỉ Quán Phụ 

Hành  Truyền  Hoằng  Quyết,  quyển  1  giảng:   “Lý  không  tạo  tác,  nên  gọi  là  Thiên 

 Chân”. 

28  Đây  là  một  câu  nói  trong  Âm  Chất  Văn  khi  Văn  Xương  Đế  Quân  tự  thuật  tiền 

thân.  Trong  bộ  An  Sĩ  Toàn  Thư,  cuốn  đầu  là  Văn  Xương  Đế  Quân  Âm  Chất  Văn 

Quảng Nghĩa Tiết Lục. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 39 

sách  Vạn  Thiện  Tiên  Tư,  Dục  Hải  Hồi  Cuồng,  Tây  Quy  Trực  Chỉ,  sẽ 

chẳng đến nỗi biến mình thành kẻ không có căn bản, tuy tạm sống mấy 

chục năm, hễ chết liền tiêu diệt chẳng còn, há chẳng đáng thương đến tột 

cùng ư? Nếu biết thân chết mà thần thức chẳng diệt, coi đó như tuổi thọ, 

thì  [tuổi  thọ]  nào  phải  chỉ  dài  lâu  như  trời  với  đất?  Nếu  chịu  tu  trì  cầu 

sanh Tây Phương thì đến tột cùng đời vị lai sẽ làm đại đạo sư cho hết 

thảy chúng sanh, há chẳng phải là bậc đại trượng phu vĩ đại ư?  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Châu Thiện Xương - 4) 

* Phàm những ai có tâm đều có thể thành Phật, há nên nói “kẻ mù, 

điếc, câm, ngọng chẳng được vãng sanh?” Phật nói đến “mù, điếc, câm, 

ngọng” trong tám nạn, ngụ ý những tật ấy [khiến cho người đó] khó thể 

nhập  đạo  mà  thôi!  Nếu  có  thể  chuyên  ròng  niệm  Phật,  tuy  người  điếc 

chẳng thể nghe kinh và nghe thiện tri thức khai thị, người mù chẳng thể 

xem kinh, rốt cuộc nào trở ngại gì đâu? Người câm không có tiếng, kẻ 

ngọng cũng không nói [gãy gọn] được, nhưng trong tâm niệm thầm vẫn 

có thể đích thân đạt được Niệm Phật tam-muội trong đời này, lâm chung 

lên thẳng chín phẩm; há nên nói những người ấy chẳng thể vãng sanh? 

Những người ấy chẳng sốt sắng niệm Phật thì chẳng thể vãng sanh, chứ 

không phải là những người ấy dù niệm Phật cũng chẳng được vãng sanh! 

Còn người tàn phế thiếu tay thiếu chân thì cũng giống như kẻ mù, điếc, 

câm, ngọng. 

Nói [kẻ mù, điếc, câm, ngọng chẳng thể được vãng sanh] như thế là 

vì  hiểu  lầm  bài  kệ  trong  Vãng  Sanh  Luận  mà  ra!  Kệ  nói:   “Đại  Thừa 

 thiện căn giới, đẳng vô cơ hiềm danh, nữ nhân cập căn khuyết, Nhị Thừa 

 chủng  bất  sanh”   (Cõi  thiện  căn  Đại  Thừa,  bình  đẳng  không  có  những 

danh  từ  đáng  chê  trách,  nữ  nhân  và  thiếu  căn,  giống  Nhị  Thừa  chẳng 

sanh), chính là nói “Tây Phương Cực Lạc thế giới là thế giới của những 

người mang thiện căn Đại Thừa sanh về, trọn chẳng có những danh tự có 

thể gây nên chê bai hoặc có thể gây nên sự chán ghét”. [Hai câu] tiếp đó 

liệt  kê  một  số  những  danh  tự  có  thể  gây  nên  sự  chê bai  như  “nữ  nhân, 

người  sáu  căn  chẳng  đủ,  và  hạng  người  Nhị  Thừa  Thanh  Văn,  Duyên 

Giác”.  Do  vậy:   “Nữ  nhân  cập  căn  khuyết,  Nhị  Thừa  chủng  bất  sanh”  

nghĩa là Tây Phương không có nữ nhân, người sáu căn chẳng hoàn bị và 

hàng Nhị Thừa (Tây Phương tuy có danh tự “thánh nhân Tiểu Thừa” nhưng đều 

thuộc hàng phát tâm Đại Thừa, trọn chẳng có hàng Thanh Văn, Duyên Giác không 

phát  tâm  Đại  Thừa), chứ  không  phải  là  nói đến  những  người  tu hành  cầu 

vãng sanh thế giới ấy. Người thiếu trí huệ tưởng rằng những hạng người 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 40 

ấy chẳng được vãng sanh Tây Phương, lầm lẫn quá lớn!  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời pháp sư Tông Linh)  

* Xưa kia, Giới Hiền luận sư29 ở Tây Vực, đức cao khắp đời, đạo lẫy 

lừng  Tứ  Trúc  (bốn  xứ  Thiên  Trúc30).  Do  túc  nghiệp  nên  thân  mắc  ác 

bệnh, khổ sở cùng cực, chẳng thể chịu đựng nổi, muốn tự tử, chợt thấy 

ba vị Bồ Tát Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Thế Âm giáng xuống, bảo:  “Ông 

 trong  kiếp  xa  xưa kia, nhiều lần làm  quốc  vương  não hại  chúng  sanh, 

 đáng  lẽ  đọa  ác  đạo  từ  lâu.  Do  ông  hoằng  dương  Phật  pháp  nên  phải 

 chịu nỗi đau khổ nhỏ này trong cõi người để tiêu diệt nỗi khổ địa ngục 

 cả kiếp dài lâu... Ông nên gắng chịu đựng”....  Nếu chẳng hiểu rõ nhân 

trong đời trước, người ta sẽ nói Giới Hiền chẳng phải là vị cao tăng đắc 

đạo, hoặc sẽ nói bậc đại tu hành như vậy mà vẫn bị bệnh thảm như thế, 

Phật pháp linh cảm lợi ích ở chỗ nào?.... 

Nếu [thấy] người tạo ác nhưng hiện tại được phước báo thì cũng sẽ 

khởi  tâm  tà  kiến  như  thế;  chẳng  biết  đấy  đều  là  tiền  nhân  hậu  quả  và 

chuyển  quả  báo nặng  nề  trong đời  sau thành quả  báo nhẹ  nhàng  trong 

hiện đời, cũng như chuyển quả báo nhẹ nhàng trong hiện đời thành quả 

báo nặng nề trong đời sau v.v… đủ mọi lẽ phức tạp khác nhau!  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Trả lời thư cư sĩ Châu Tụng Nghiêu)  



29 Giới Hiền (Śīlabhadra) sống khoảng thế kỷ thứ 6, hay thứ 7, là một vị Luận Sư nổi 

tiếng của Đại Thừa Phật Giáo Du Già Hạnh (Duy Thức), trụ trì chùa Na Lan Đà tại 

nước Ma Kiệt Đà, Ấn Độ. Sư thuộc dòng dõi hoàng gia Samatata ở Đông Ấn, hiếu 

học từ thuở nhỏ, tham học với khắp các bậc minh triết. Khi đến Na Lan Đà, Sư gặp 

được Hộ Pháp Bồ Tát, nghe Ngài giảng pháp, tin tưởng, giác ngộ, bèn theo xuất gia. 

Năm 30 tuổi, Sư từng viết luận khiến các sư trưởng ngoại đạo khắp cả một giải Nam 

Ấn Độ phải chịu thua. Sư trụ trì chùa Na Lan Đà rất lâu, chuyên hoằng truyền giáo 

nghĩa Duy Thức. Sư y cứ các bộ Giải Thâm Mật Kinh, Du Già Sư Địa Luận v.v… 

chia Phật giáo thành ba thời là Hữu, Không, Trung, lập ra thuyết Ngũ Chủng Tánh. 

Khi ngài Huyền Trang đến cầu học, Sư đã hơn trăm tuổi. Do đức độ và kiến thức của 

Sư, đại chúng không kêu trực tiếp pháp danh nữa mà gọi Sư bằng mỹ hiệu Chánh 

Pháp Tạng. 

30 Thiên Trúc chính là Ấn Độ. Do thời cổ, các âm Trúc và Độc đọc giống nhau, cổ 

thư  còn  phiên  âm  Thiên  Trúc  là  Thiên  Độc,  Thiên  Đốc,  Thân  Độc.  Theo  các  nhà 

nghiên cứu, đây đều là những âm đọc sai của chữ Hindustan. Trong Đại Đường Tây 

Vực Ký, quyển 85, pháp sư Huyền Trang  ghi:   “Danh xưng Thiên Trúc, có  nhiều ý 

 kiến bàn bạc khác biệt.  Thời  cổ gọi là  Thân Độc, hoặc gọi  là  Hiền  Đậu. Nay theo 

 chánh âm, nên đọc là Ấn Độ… Ấn Độ, Hán dịch là Nguyệt (mặt trăng). Mặt trăng có 

 nhiều  tên,  đây  là  một  tên!”   Ấn  Độ  chia  thành  năm  xứ  (Ngũ  Trúc),  ngoại  trừ  phần 

Trung Ương, bốn khu Đông, Tây, Nam, Bắc, được gọi chung là Tứ Trúc. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 41 

*  Phật  pháp  không  gì  lớn  lao  chẳng  bao  gồm,  không  gì  nhỏ  nhặt 

chẳng nêu lên. Ví như một trận mưa thấm khắp, cây cỏ cùng tươi tốt. Cái 

đạo  tu  thân,  tề  gia,  trị  quốc,  tân  dân  không  gì  chẳng  đầy  đủ.  Xưa  nay 

những kẻ văn chương lừng lẫy một thuở, công nghiệp vang rền vũ trụ, và 

những  người  nhân  hiếu  rất  mực,  muôn  đời  kính  ngưỡng,  người  ta  chỉ 

biết đến hình tích chứ chưa xét đến cội nguồn. Nếu khảo sát kỹ căn do 

thì  tinh  thần,  chí  khí,  tiết  tháo  của  họ  đều  do  học  Phật  vun  bồi  mà  ra. 

Những  chuyện  khác  không  cần  phải  nhắc  đến, chứ  ngay  như  tâm  pháp 

của thánh nhân do Tống Nho31 phát minh cũng phải nhờ vào Phật pháp 

để làm khuôn mẫu vậy, huống gì những thứ khác! 

Thế nhưng bọn Tống Nho khí lượng hẹp hòi, muốn hậu thế cho rằng 

những điều ấy do chính trí của họ tìm ra, nên đặt ra những lời chê trách 

Phật để làm kế “bịt tai trộm linh”! Từ đời Tống đến nhà Nguyên rồi sang 

nhà Minh, không lúc nào chẳng vậy! Thử dốc lòng khảo sát thì không ai 

chẳng lấy Phật pháp để tự làm lợi cho mình! Còn như họ nói đến chuyện 

tịnh  tọa,  nói  đến  chuyện  tham  cứu,  đều  là  chứng  cớ  chứng  tỏ  họ  dụng 

công; lâm chung biết trước lúc mất, nói cười ngồi thác là những chứng 

cớ sau cùng để phát hiện [họ có tu Phật]. Những chuyện như vậy chép 

trong các truyện ký của Lý Học không thể nào nêu trọn. Há có phải học 

Phật là mối lo cho xã hội ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh Gia - 1) 

* Đức Đại Giác Thế Tôn khéo trị những căn bệnh nơi thân, nơi tâm 

chúng  sanh,  khéo  làm  cho  thiên  hạ  thái  bình,  nhân  dân  yên  vui.  Tâm 

bệnh có những thứ nào? Chính là tham - sân - si. Đã có những bệnh ấy, 

tâm  chẳng  thể  chánh  được,  những  ý  niệm  thuận  theo  tình  kiến,  trái 

nghịch lý sẽ ồ ạt dấy lên. Những niệm ấy đã khởi, ắt sẽ muốn thỏa lòng 

ham muốn của chính mình, cái tâm hèn tệ giết - trộm - dâm sẽ ngay lập 

tức biến thành sự thực. Đấy gọi là “do Hoặc tạo nghiệp, do nghiệp chuốc 

khổ  trải  trần  điểm  kiếp32  chẳng  thuở  nào  xong!”  Đức  Như  Lai  thương 

xót, tùy theo từng căn bệnh của chúng sanh mà ban thuốc, bảo họ:  “Tâm 

 tham  -  sân  -  si  chẳng  phải  là  cái  tâm  vốn  có  của  các  ngươi.  Tâm  các 

 ngươi vốn viên minh tịnh diệu như tấm gương sáng sạch, trọn chẳng có 



31 Tống Nho là Nho Học theo quan điểm diễn dịch của Trình Hạo, Trình Di, Châu 

Hy  đề  xướng  (thường  được  gọi  là  Lý  Học).  Họ  vay  mượn,  xuyên  tạc  những  khái 

niệm nhà Phật để biện minh cho Nho Học, rồi cực lực đả kích Phật pháp. 

32 Trần điểm kiếp: Kiếp số nhiều như số vi trần. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 42 

 một vật nào! Hễ có vật ở trước gương thì không vật nào chẳng được soi 

 trọn  vẹn.  Vật  đến  chẳng  cự  tuyệt,  vật  đi  chẳng  lưu  giữ.  Giữ  được  tánh 

 thiên chân của ta, chẳng bị chuyển theo vật. Mê tâm đuổi theo cảnh thì 

 gọi là ngu phu. Trái trần hợp giác liền dự vào dòng thánh”.   

Nếu  con người biết được điều  này, tâm  bệnh  sẽ  lành. Tâm  bệnh đã 

lành,  thân  bệnh  chẳng  có  cội  gốc  nữa,  dẫu  cảm  xúc  lạnh  -  nóng  cũng 

chẳng bị nguy hiểm. Tâm đã chánh thì thân sẽ chánh theo. Do đã không 

có tình niệm tham - sân - si, sẽ do đâu mà có những hạnh hèn tệ giết - 

trộm - dâm cho được? Ai nấy đều như thế thì dân là đồng bào, loài vật 

giống  như  ta,  đối  đãi  bình  đẳng,  nào  còn  có  chuyện  tranh  đất,  giành 

thành, tàn  sát  lẫn  nhau nữa  ư?  Vì  thế, những  bậc vua quan  thông  minh 

duệ trí thời xưa không vị nào chẳng sùng phụng, hộ trì, bởi [Phật pháp] 

giữ yên đất nước khi chưa loạn, bảo vệ đất nước khi chưa nguy, nên đạt 

đến  thái  bình  mà  chẳng  hay  chẳng  biết,  chẳng  tỏ  lộ  dấu  vết  vậy!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Bi ký về chuyện Hương Quang Liên 

 Xã thuộc Hương Sơn Thảo Am ở Ngô Huyện xây dựng Tam Thánh Điện)  

*  Phải  biết  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  trì  đến  cùng  cực  thì  thành  Phật 

vẫn  còn  dư!  Há  nên bảo  niệm  kinh  Di  Đà,  niệm  Phật  chẳng diệt được 

định nghiệp ư? Phật pháp giống như tiền, do người khéo dùng, ông có 

tiền thì làm gì mà chẳng được? Ông có thể chuyên tu một pháp thì cầu gì 

chẳng được? Há cứ phải khăng khăng trì chú này, niệm kinh này sẽ được 

công đức này, chẳng đạt được những công đức khác ư?  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Châu Trí Mậu)  

3. Khuyên [hành nhân Tịnh Độ] hãy trọn đủ lòng tín nguyện  

* Hãy nên phát tâm quyết định, lâm chung nhất định muốn sanh về 

Tây Phương. Đừng nói chi thân người tầm thường kém cỏi chẳng muốn 

thọ nữa, ngay cả làm vua trời  - người và xuất gia làm Tăng, nghe một 

hiểu ngàn, đắc Đại Tổng Trì, làm thân cao tăng hoằng dương pháp hóa 

rộng lớn, lợi khắp chúng sanh, cũng xem như cỏ độc, rừng tội, tâm quyết 

định  chẳng  sanh  một  niệm  muốn  hưởng.  Quyết  định  như  thế  thì  Tín  - 

Nguyện - Hạnh của chính mình mới có thể cảm được Phật; thệ nguyện 

của  Phật  mới  nhiếp  thọ  được  mình,  cảm  ứng  đạo  giao  được  Phật  tiếp 

dẫn, lên thẳng chín phẩm, vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi.  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân - 3) 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 43 

*  Phải  biết:  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  đừng  nói  là  phàm  phu 

không hiểu, ngay cả thánh nhân Tiểu Thừa cũng không thể hiểu nổi, bởi 

pháp  này  thuộc  về  cảnh  giới  Đại  Thừa  chẳng  thể  nghĩ  bàn  vậy!  Tiểu 

thánh hồi tâm hướng Đại mới hòng đạt tới. Phàm phu nếu không dùng 

tín  -  nguyện  để  cảm  Phật,  dẫu  có  tu  hết  thảy  các  hạnh  thù  thắng  khác 

cùng với hạnh trì danh thù thắng vẫn chẳng thể vãng sanh. Do vậy, tín - 

nguyện là khẩn yếu nhất. 

Ngài  Ngẫu  Ích  nói:   “Được  vãng sanh hay  không  toàn  là do  có tín 

 nguyện hay không? Phẩm vị cao hay thấp toàn là do trì danh sâu hay 

 cạn”,  đấy chính là lời phán định đanh thép dẫu ngàn đức Phật xuất thế 

cũng không thể thay đổi được. Tin cho tới nơi, đảm bảo ông sẽ có phần 

nơi Tây Phương.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, 

 Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân - 3) 

* Phép Niệm Phật trọng tại tín nguyện. Tín nguyện chân thành, khẩn 

thiết,  dù  trong  tâm  chưa  thể  thanh  tịnh,  cũng  được  vãng  sanh.  Vì  sao 

vậy? Do trong tâm có Phật để có thể cảm, nên Phật Di Đà bèn ứng. Như 

nước  trong  sông,  biển,  chưa  thể  trọn  không  có  tướng  động,  nhưng  hễ 

không  có  gió  bạo, sóng  cuồng,  thì  vầng trăng  sáng trên không trung sẽ 

hiện bóng rõ ràng. Cảm ứng đạo giao như  mẹ con nhớ nhau. Những ai 

chuyên trọng tự lực, chẳng cậy vào Phật lực là vì không biết đến nghĩa 

này vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả 

 lời cư sĩ Hoàng Hàm Chi - 3) 

* Người niệm Phật chỉ cần chân thật, khẩn thiết niệm Phật sẽ tự có 

thể cậy vào Phật từ lực, tránh khỏi đao binh, nước, lửa. Nếu có gặp thì là 

do túc  nghiệp  kéo lôi,  cũng như  là  do được  chuyển  tội nặng trong địa 

ngục thành quả báo nhẹ trong đời này nên mới gặp phải những nạn ấy. 

Nhưng do thường ngày có lòng tin chân thành, nguyện khẩn thiết, chắc 

chắn lúc ấy sẽ được Phật tiếp dẫn. Nếu đã chứng tam-muội trong hiện 

tại, cố nhiên đã dự vào dòng Thánh, tự thân như huyễn, đao binh, nước, 

lửa  đều  chẳng  gây  trở  ngại  được.  Dẫu  hiện  tại  gặp  nạn,  thật  ra  không 

khổ, trong thế giới mênh mông, có mấy ai được như thế?  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh Gia - 1) 

*  Phàm  tụng  kinh,  trì  chú,  lễ  bái,  sám  hối  và  cứu  tai  nạn,  giúp  kẻ 

nghèo,  mọi  thứ  công  đức  từ  thiện  đều  phải  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây 

Phương, chớ nên cầu phước báo nhân - thiên trong đời sau. Hễ có tâm ấy 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 44 

(tức  tâm  cầu  phước  báo  nhân  thiên),  sẽ  chẳng  có  phần  vãng  sanh!  Hễ 

sanh tử chưa giải quyết xong, phước càng lớn ắt nghiệp càng nặng. Hễ 

sanh  lần  nữa,  khó  khỏi  đọa  trong  ba  đường  ác  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc 

sanh. Nếu muốn lại được mang thân người, lại được gặp pháp môn Tịnh 

Độ liễu thoát ngay trong một đời, khó như lên trời vậy! 

Phật dạy người ta niệm Phật cầu sanh Tây Phương là để con người 

liễu thoát sanh tử ngay trong đời này. Nếu  cầu phước báo nhân - thiên 

đời sau tức là trái nghịch lời Phật dạy, giống như đem một viên bảo châu 

vô giá trong khắp cõi đời đổi lấy một thẻ đường để ăn, chẳng đáng tiếc 

ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Một lá thư trả lời khắp)  

* Phải biết người thật sự niệm Phật chẳng cầu phước báo thế gian, 

mà tự được hưởng phước báo thế gian (như trường thọ, không bệnh, gia đình 

yên  vui,  con  cháu  phát  đạt,  các  duyên  như  ý,  vạn  sự  cát  tường  v.v…)  Nếu  cầu 

phước báo thế gian, chẳng chịu hồi hướng vãng sanh, thì phước báo thế 

gian đạt được lại trở thành hèn kém. Do tâm không chuyên nhất, vãng 

sanh lại càng khó quyết định!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Trần Tích Châu)  

* Bà phải hiểu: “Đời sau sẽ được làm người còn khó hơn lâm chung 

vãng  sanh!”  Vì  sao  vậy?  Những  tội  nghiệp  đã  tạo  trong  suốt  một  đời 

người chẳng biết là bao nhiêu! Khoan đừng nói bà có tạo những tội khác 

hay không, [chỉ riêng] cái tội ăn thịt giết hại sanh vật từ nhỏ đến lớn quả 

thật đã nhiều khôn xiết kể rồi! Bà phải phát tâm đại từ bi, cầu sanh Tây 

Phương. Đợi sau khi thấy Phật đắc đạo sẽ độ thoát những chúng sanh ấy; 

cậy vào Phật từ lực để có thể chẳng phải đền trả món nợ ấy! Nếu bà cầu 

[phước báo] đời sau thì không có đại đạo tâm. Dẫu công phu tu hành tốt 

đẹp nhưng công đức hữu hạn; bởi đã dùng cái tâm phàm phu nhân ngã 

(tâm phân biệt ta - người) để tu tập cho nên chẳng có công đức lớn lao! 

Huống chi, từ vô lượng kiếp đến nay, chẳng biết bà đã tạo bao nhiêu 

tội nghiệp? Nếu túc nghiệp phát hiện, nhất định khó trốn khỏi tam đồ, ác 

đạo. Mong lại được làm người sẽ thiên nan, vạn nan! Do vậy, nói:  “Cầu 

 sanh Tây Phương còn dễ hơn cầu đời sau lại được làm người!”  Do cậy 

vào Phật lực gia bị, nên ác nghiệp đời trước dễ tiêu. Dẫu chưa thể tiêu 

hết, nhưng cậy vào Phật lực nên chẳng đến nỗi phải trả báo.  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời mẹ cư sĩ Trí Chánh)  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 45 

*  Cần  biết  rằng:  Phật  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  pháp  lực  chẳng  thể 

nghĩ  bàn,  tự  tánh  công  đức  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Ba  thứ  chẳng  thể 

nghĩ  bàn  ấy  nếu  không  có  cái  tâm  chí  thành  tín  nguyện  niệm  Phật  sẽ 

không  có  cách  gì  hiển  hiện  được.  Có  lòng  chí  thành  cầu  sanh  Tây 

Phương thì ba thứ thần lực oai đức lớn lao chẳng thể nghĩ bàn ấy sẽ liền 

được  hiển  hiện.  Như  ngồi  trên  chiếc  tàu  thủy  lớn  lại  được  xuôi  gió, 

chẳng  lìa  ý  niệm  trong  hiện  tại  đây  mà  liền  sanh  về  Tây  Phương.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ,  Pháp ngữ khai thị cho cư sĩ Phùng 

 Hữu Thư lúc lâm chung)  

*  Những  câu   “nãi  chí  thập  niệm, hàm  giai  nhiếp thọ, duy trừ  Ngũ 

 Nghịch, phỉ báng chánh pháp”  (cho đến mười niệm đều được nhiếp thọ, 

chỉ trừ kẻ Ngũ Nghịch, phỉ báng chánh pháp) trong kinh Vô Lượng Thọ 

là luận theo lúc bình thường, chứ không luận trên lúc lâm chung. Do kẻ 

ấy đã có tội Ngũ Nghịch cực nặng, lại kèm thêm tà kiến sâu nặng, phỉ 

báng chánh pháp, cho rằng pháp “siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát 

tử, và niệm Phật vãng sanh” do đức Phật đã nói đều là căn cứ để dụ dỗ, 

gạt  gẫm  ngu  phu  ngu  phụ  vâng  thờ  giáo  pháp  của  Ngài,  chứ  thật  ra 

chẳng hề có chuyện ấy; do có tội chướng cực nặng ấy, dẫu có thiện căn 

một niệm hay mười niệm, nhưng vì không có tâm hổ thẹn cùng cực, tin 

tưởng cùng cực nên chẳng thể vãng sanh được! 

Chương Hạ Hạ Phẩm trong Quán Kinh nói về những kẻ lúc sắp lâm 

chung, tướng địa ngục A Tỳ hiện, tuy [Quán kinh] chẳng nói [kẻ ấy] phỉ 

báng chánh pháp, nhưng đã là kẻ Ngũ Nghịch Thập Ác, đầy đủ mọi điều 

bất thiện, ắt không thể nào chẳng phỉ báng chánh pháp! Nếu hoàn toàn 

không phỉ báng chánh pháp, sao lại có thể giết A La Hán, phá hòa hợp 

Tăng, làm thân Phật chảy máu được? 

Thường  có  kẻ  giải  thích  rằng  trong  trường  hợp  này  (tức  những  kẻ 

được nói trong Quán Kinh) thì không báng chánh pháp, trong trường hợp 

kia  (tức  những  kẻ  được  nói  trong  kinh  Vô  Lượng  Thọ)  là  báng  chánh 

pháp, [thoạt nghe qua] cũng rất có lý, nhưng đã không báng pháp, sao lại 

có thể làm ba sự đại nghịch ấy cho được? Do vậy, biết rằng: Bốn mươi 

tám nguyện là luận theo lúc bình thường, còn chương Hạ Hạ Phẩm của 

Quán Kinh luận theo lúc đã thấy tướng khổ cùng cực của địa ngục, kẻ ấy 

hoảng sợ không thể nào diễn tả được, vừa nghe danh hiệu Phật bèn xót 

xa cầu xin được cứu giúp, trọn chẳng có ý niệm nào khác, chỉ có ý niệm 

cầu Phật cứu độ, hộ niệm! 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 46 

Tuy là vừa nghe liền niệm, nhưng đã  “toàn tâm là Phật, toàn Phật là 

 tâm,  ngoài  tâm  không  Phật,  ngoài  Phật  không  tâm”,   cho  nên  tuy  chỉ 

mười niệm hoặc chỉ một niệm, vẫn được Phật từ lực tiếp dẫn vãng sanh! 

Bốn  mươi  tám  nguyện  là  luận  theo  lúc  bình  thường,  chương  Hạ  Hạ 

Phẩm của Quán Kinh nói về lúc lâm chung. Do thời gian, sự việc khác 

biệt nên có sự nhiếp thọ hay không [nhiếp thọ] sai khác. Cho đó là mâu 

thuẫn,  tức là trở  thành gã  si ngốc33  vậy!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời sư Thiện Giác)  

* Họ34 ở trong hoa [sen] mười hai đại kiếp là vì lúc sống tội nghiệp 

nặng nề, thiện căn nông cạn, vì thế hoa sen chậm nở nhất; nhưng sự sung 

sướng của những người ấy ở trong hoa còn hơn sự vui trong Tam Thiền 

Thiên! (Sự vui trong thế gian thì Tam Thiền thật là bậc nhất), nào có thiếu sót, 

tiếc nuối chi đâu?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời sư 

 Hằng Tàm) 

*  Ấy  là  vì  Phật  xem  chúng  sanh  hệt  như  con  một:  Với  đứa  hiền 

ngoan tất nhiên thương yêu, nhưng với đứa ngỗ nghịch, lại càng thương 

xót  gấp  bội.  Nếu  con  hồi  tâm  hướng  về  cha  mẹ,  cha  mẹ  ắt  rủ  lòng  Từ 

nhiếp thọ. Hơn nữa, tâm tánh của chúng sanh và Phật không hai, do vì 

mê trái nên khởi Hoặc tạo nghiệp, ngăn lấp bản tâm chẳng thể hiện bày 

trọn  vẹn.  Nếu  có  thể  nhất  niệm  hồi  quang  thì  khác  nào  mây  tan  trăng 

hiện,  tánh  vốn  chẳng  mất,  trăng  vốn  sẵn  có.  Vì  vậy,  tình  trần  bao  kiếp 

đoạn  ngay  trong  một  niệm.  Ví  như  nhà  tối  ngàn  năm,  một  ngọn  đèn 

[chiếu  vào]  bèn  sáng.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên, 

 quyển 4, Bài  ký về duyên khởi chuyên tu Tịnh nghiệp của thảo am Đại  Giác Nham 

 Tây Lâm tại Nam Ngũ Đài Sơn, tỉnh Thiểm Tây)  



33 Nguyên văn  “tạc tử mão tử hán” , là một thành ngữ của Thiểm Tây để chỉ kẻ si 

ngốc, khăng khăng cố chấp, không hiểu biết gì. Có thuyết giải thích từ ngữ này xuất 

phát từ câu chuyện có một gã khờ thấy một con thỏ chạy đâm vào gốc cây bị chết, 

bèn khoét lỗ nơi thân ấy, cứ đứng đợi mãi để chờ xem có con thỏ nào dại dột đâm 

đầu vào ấy chết hay không. Xin ghi lại lời giải thích này như một điều tồn nghi! 

34 Chỉ người Hạ Phẩm Hạ Sanh. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 47 

III. Thị tu trì phương pháp (dạy phương pháp tu trì)  

1. Dạy phương pháp niệm Phật  

* Đã có đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, hãy nên lấy  niệm 

Phật làm Chánh Hạnh. Dùng Tín - Nguyện để dẫn đường, Niệm Phật là 

Chánh  Hạnh.  Ba  thứ  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  là  tông  yếu  của  pháp  môn 

Niệm  Phật.  Có  Hạnh  nhưng  thiếu  Tín  - Nguyện,  chẳng thể vãng  sanh. 

Có  Tín  -  Nguyện nhưng không  có  Hạnh cũng  chẳng thể vãng  sanh.  Ba 

thứ Tín  - Nguyện  - Hạnh đầy đủ không khuyết, quyết định vãng sanh. 

Được vãng sanh hay không hoàn toàn do  Tín - Nguyện có hay không; 

phẩm vị cao hay thấp hoàn toàn do trì danh sâu hay cạn. 

Nói đến Chánh Hạnh Niệm Phật thì ai nấy tùy theo sức mình mà lập, 

chẳng được  chấp  cố định  một  pháp.  Nếu như  thân  không  bận việc,  cố 

nhiên phải từ sáng đến tối, từ tối đến sáng, đi, đứng, nằm, ngồi, nói năng, 

im  lặng, động,  tịnh, mặc  áo,  ăn cơm,  đại  tiện, tiểu tiện, trong  hết  thảy 

thời, hết thảy chỗ, giữ cho một câu hồng danh thánh hiệu này chẳng lìa 

tâm  -  miệng.  Nếu  khi  tắm  táp,  súc  miệng  thanh  tịnh  xong,  mũ  áo  tề 

chỉnh, và ở nơi thanh khiết, thì niệm ra tiếng hoặc niệm thầm đều được. 

Nếu lúc ngủ nghỉ, lõa lồ, tắm rửa, đại tiểu tiện và lúc đến những nơi ô uế 

không sạch, chỉ nên niệm thầm, chớ nên niệm ra tiếng. Công đức niệm 

thầm cũng giống vậy. Niệm ra tiếng là không cung kính, chứ không phải 

là ở những nơi, những lúc ấy, không được niệm Phật! Phải biết: Trong 

những nơi, những lúc ấy, không được niệm ra tiếng. Thêm nữa, lúc nằm 

nếu niệm ra tiếng, chẳng những không cung kính mà còn đến nỗi bị tổn 

khí, không thể không biết! 

Tuy là trường thời niệm Phật không gián đoạn, nhưng cần phải vào 

lúc sáng sớm hướng về Phật lễ bái xong, trước hết niệm kinh A Di Đà 

một biến, niệm chú Vãng Sanh ba biến, liền niệm bài kệ tán Phật:  “A Di 

 Đà Phật thân kim sắc...”  Niệm kệ xong, niệm Nam mô Tây Phương Cực 

Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật, tiếp đó chỉ niệm sáu chữ Nam 

Mô A Di Đà Phật, hoặc là một ngàn tiếng, hoặc năm trăm tiếng, hãy nên 

vừa đi nhiễu vừa niệm (Cần phải đi nhiễu từ Đông qua Nam, rồi qua Tây, qua 

Bắc, đấy là thuận tùng, là tùy hỷ. Thuận tùng sẽ có công đức. Tây Vực coi trọng đi 

nhiễu nhất. Nơi đây cũng dùng cách này kết hợp với lễ bái. Xin đọc thư gởi cho cư sĩ 

Mã Khế Tây trong bộ Ấn Quang Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên). Nếu không 

tiện nhiễu thì quỳ hoặc ngồi, hoặc đứng niệm đều được. Lúc niệm sắp 

xong,  trở  về  chỗ  quỳ,  niệm  Quán  Âm,  Thế  Chí,  Thanh  Tịnh  Đại  Hải 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 48 

Chúng Bồ Tát, mỗi danh hiệu ba lần. Rồi mới niệm bài Tịnh Độ Văn để 

phát nguyện hồi hướng vãng sanh. Niệm bài Tịnh Độ văn thì phải nương 

theo văn nghĩa mà phát tâm. Nếu chẳng y theo văn nghĩa để phát sẽ trở 

thành uổng công đọc văn xuông, chẳng được lợi ích thật sự. Đọc Tịnh 

Độ  Văn  xong,  niệm  Tam  Quy  Y,  lễ  bái  lui  ra.  Đấy  là  công  khóa  buổi 

sáng; buổi tối cũng giống như vậy. 

Nếu muốn lễ bái nhiều hơn thì trong lúc niệm Phật, lúc trở về chỗ, 

ngoài việc lễ Phật bao nhiêu đó, lúc xưng danh hiệu Bồ Tát chín lần, bèn 

lễ chín lạy. Lễ xong bèn phát nguyện hồi hướng, hoặc sau khi niệm xong 

công khóa bèn  lễ  bái,  miễn sao  thuận  tiện  cho  mình đều được.  Nhưng 

phải khẩn thiết chí thành, chẳng được láo nháo, qua loa. Bồ đoàn không 

được quá cao, nếu cao sẽ thành ra không cung kính. 

Nếu  công  việc  đa  đoan,  hầu  như  không  rảnh  rỗi,  hãy  nên  vào  lúc 

sáng sớm, súc miệng xong, nếu có tượng Phật bèn lạy ba lạy, đứng ngay 

ngắn chắp tay, niệm Nam Mô A Di Đà Phật, hết một hơi là một niệm. 

Niệm đến mười hơi, bèn niệm bài Tiểu Tịnh Độ Văn, hoặc chỉ niệm bốn 

câu kệ  “nguyện sanh Tây Phương Tịnh Độ trung…”  Niệm xong lễ Phật 

ba lạy, rồi lui. Nếu không có tượng Phật thì hướng về Tây xá bái, chiếu 

theo cách trên để niệm. Đây gọi là pháp môn Thập Niệm do ngài Từ Vân 

Sám Chủ đời Tống vì hàng vua quan quá bận rộn chánh sự không rảnh 

rỗi để tu trì mà lập ra. 

Vì  sao  phải  niệm  hết  một  hơi?  Do  chúng  sanh  tâm  tán  loạn,  lại 

không rảnh rỗi để chuyên niệm. Lúc niệm như thế, mượn hơi thở nhiếp 

tâm, tâm tự chẳng tán loạn. Nhưng phải tùy theo hơi thở dài hay ngắn, 

chẳng được cưỡng niệm cho nhiều, hễ cưỡng niệm sẽ bị tổn khí. Lại chỉ 

được niệm mười niệm, chẳng được niệm hai mươi, ba mươi hơi. Niệm 

nhiều cũng tổn khí. Do tán tâm niệm Phật khó được vãng sanh nên pháp 

này  có  thể  làm  cho  tâm  quy  một  chỗ.  Nhất  tâm  niệm  Phật  quyết  định 

vãng sanh!  Số  câu niệm  tuy  ít,  nhưng  công đức khá sâu.  Kẻ cực  nhàn 

hay cực bận đều có pháp riêng, còn kẻ nửa nhàn nửa bận hãy tự châm 

chước thời gian để định pháp tắc tu trì.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Trần Tích Châu)  

*  Bế  quan  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp  thì  hãy  nên  lấy  niệm  Phật  làm 

Chánh  Hạnh.  Khóa  sáng  vẫn  chiếu  theo  lệ  thường  tụng  Lăng  Nghiêm, 

Đại Bi, Thập Tiểu Chú. Nếu không thuộc chú Lăng Nghiêm thì chẳng 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 49 

ngại gì hằng ngày cứ xem kinh mà tụng. Đến khi thật thuộc rồi hãy niệm 

thuộc  lòng.  Khóa  tối  thì  kinh  A  Di  Đà,  Đại  Sám  Hối,  Mông  Sơn  cũng 

phải thường niệm hằng ngày. Ngoài ra, nên niệm Phật từ sáng đến tối, đi 

- đứng - nằm - ngồi thường niệm. 

Lại lập một quy củ, sáng niệm một lần; trước khi chưa niệm, lạy bao 

nhiêu đó lạy. Trước hết lạy Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật ba lạy, rồi lạy 

A Di Đà Phật bao nhiêu đó lạy, rồi lễ Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh 

Đại Hải Chúng mỗi vị ba lạy, rồi lễ thường trụ thập phương hết thảy chư 

Phật, hết thảy tôn pháp, hết thảy hiền thánh tăng ba lạy. Hoặc niệm Phật 

một ngàn tiếng, hoặc nhiều hơn hay ít hơn. Niệm xong lại lễ chừng đó 

lạy,  buổi  sáng  một  lần,  buổi  chiều  một  lần,  rồi  nghỉ  một  khắc  để  tụng 

khóa  tối.  Đầu  hôm  niệm  Mông  Sơn,  sau  đó  niệm  Phật  bao  nhiêu  đó 

tiếng, lễ bao nhiêu đó lạy, phát nguyện hồi hướng, tam quy y xong, trong 

tâm  thầm  niệm  Phật  hiệu  để  dưỡng  hơi.  Lúc  nằm,  chỉ  nên  niệm  thầm 

trong tâm, đừng nên niệm ra tiếng. Niệm ra tiếng sẽ tổn khí, lâu ngày sẽ 

thành bệnh. 

Dẫu là ngủ nghỉ, trong tâm vẫn thường giữ lòng cung kính, chỉ cầu 

tâm chẳng rong ruổi theo bên ngoài, niệm niệm tương ứng với Phật hiệu. 

Nếu tâm khởi lên tạp niệm, liền lập tức nhiếp tâm kiền thành niệm, tạp 

niệm sẽ tiêu diệt ngay. 

Đừng nên mù quáng dấy lên vọng tưởng, mong đắc thần thông, đắc 

duyên pháp, được tiếng tăm, mong xây chùa dựng miếu. Nếu có những 

thứ ý niệm ấy, lâu ngày chầy tháng ắt sẽ bị ma dựa... Dẫu cho tâm đã 

tịnh,  vọng  bị  khuất  phục,  cũng  chớ  nên  sanh  lòng  hoan  hỷ,  tự  khoe 

khoang với người khác, có một phần bèn nói tới mười phần, đấy cũng là 

cái gốc để bị ma dựa!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả 

 lời sư Minh Tâm) 

*  Lúc  niệm  Phật  cần  phải  thâu  nhiếp  tai  lắng  nghe,  từng  chữ  từng 

câu chẳng để luống qua, lâu ngày chầy tháng, thân tâm sẽ quy nhất. Một 

pháp Lắng Nghe đúng là pháp quan trọng trong [pháp môn] Niệm Phật; 

bất luận là ai [áp dụng pháp này] đều có lợi chứ không có điều tệ, công 

đức rất sâu. Chẳng như những pháp quán tưởng v.v… người biết pháp sẽ 

được lợi ích, kẻ chẳng biết pháp phần nhiều bị tổn hại.  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Lưu Huệ Dân - 2) 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 50 

* Ông chưa biết tông chỉ Tịnh Độ. Hãy nên y theo những gì đã nói 

trong Một Lá Thư Gởi Khắp mà sanh lòng tin thật sự, phát nguyện thiết 

tha,  chí  thành  khẩn  thiết,  niệm  danh  hiệu  Phật.  Đừng  dùng  cách  niệm 

quán tâm, hãy nên dùng cách niệm nhiếp tâm. Trong kinh Lăng Nghiêm, 

Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  nói:   “Nhiếp trọn  sáu  căn, tịnh  niệm tiếp  nối, đắc 

 Tam  Ma  Địa,  ấy  là  bậc  nhất”.   Khi  niệm  Phật  trong  tâm  (ý  căn)  phải 

niệm cho rõ ràng, rành rẽ, nơi miệng (thiệt căn) phải niệm cho rõ ràng, 

rành rẽ, nơi tai (nhĩ căn) phải nghe cho rõ ràng, rành rẽ. Ý, thiệt, nhĩ, ba 

căn mỗi mỗi đều nhiếp thủ Phật hiệu thì mắt cũng chẳng ngó Đông, dòm 

Tây, mũi cũng chẳng ngửi những thứ khí vị khác, thân cũng chẳng lười 

trễ,  biếng  nhác,  đó  gọi  là  “nhiếp  trọn  sáu  căn”.  Nhiếp  trọn  sáu  căn  để 

niệm  tuy  chẳng  thể  hoàn  toàn  không  có  vọng  niệm,  nhưng  so  với  kẻ 

chẳng nhiếp [sáu căn để niệm] thì trong tâm thanh tịnh hơn nhiều lắm, vì 

thế gọi là “tịnh niệm”. 

Nếu thường giữ được tịnh niệm cho liên tục chẳng bị gián đoạn, tâm 

sẽ tự được quy về một chỗ. Ở mức cạn là đắc nhất tâm, mức sâu là đắc 

tam-muội.  Tam  Ma  Địa  cũng  là  tên  gọi  khác  của  Tam  Muội,  ở  đây 

(Trung  Hoa)  dịch  là  Chánh  Định,  hay  còn  dịch  là  Chánh  Thọ.  Chánh 

Định  nghĩa  là  tâm  an  trụ  nơi  Phật  hiệu,  chẳng  còn  rong  ruổi  theo  bên 

ngoài nữa. Chánh Thọ ngụ ý những gì được nạp thọ (thâu nhận) trong 

tâm chỉ là cảnh duyên công đức của Phật hiệu, hết thảy cảnh duyên đều 

chẳng thể được! (Thêm nữa, Chánh Định có nghĩa là Tịch lẫn Chiếu cùng viên 

dung, Chánh Thọ có nghĩa là khuất phục được vọng, Chân hiển hiện. Xin coi trong 

thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh Gia - thư thứ năm, trong bộ Ấn Quang Văn Sao Tăng 

Quảng  Chánh  Biên).     Có  thể  thật  sự  nhiếp  cả  sáu  căn  để  niệm,  chắc  chắn 

nghiệp chướng tiêu trừ, thiện căn tăng trưởng. Chẳng cần phải quán tâm 

mà tâm tự thanh tịnh, sáng tỏ, sao lại đến nỗi mắc bệnh tâm hỏa bốc lên 

nữa  ư?  Do  ông  là  phàm  phu  nghiệp  lực  cực  nặng,  lầm  lạc  dùng  pháp 

quán tâm nên mới đến nỗi như thế. Pháp quán tâm chính là pháp tu Quán 

bên Giáo, chẳng thích hợp lắm với người niệm Phật! 

Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối mới là vô thượng diệu pháp 

thích  hợp  khắp  hết  thảy  căn  cơ  thượng,  trung,  hạ,  cả  phàm  lẫn  thánh. 

Hãy  nên  biết:   “Nhiếp  trọn”   chú  trọng  tại  Nghe.  Dẫu  niệm  thầm  trong 

tâm cũng vẫn phải nghe, bởi lẽ trong tâm khởi niệm liền có tướng của 

tiếng. Tai chính mình nghe tiếng trong tâm của chính mình, vẫn rành rẽ, 

rõ ràng. Nếu có thể nghe được từng câu, từng chữ rõ ràng, thì sáu căn 

đều quy về một (Hễ nhĩ căn được nhiếp thì các căn không cách nào rong ruổi theo 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 51 

bên  ngoài,  có  thể  đạt  đến  nhất  tâm  bất  loạn.  Xin  hãy  đọc  lá  thư  gởi  cho  nữ  sĩ  Từ 

Phước Hiền trong bộ Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên). So với 

tu những pháp Quán khác [thì pháp Niệm Phật] ổn thỏa, thích đáng nhất, 

ít tốn sức nhất, khế lý, khế cơ nhất.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Dương Vỹ Chương)  

* Người niệm Phật hãy nên cung kính, chí thành, từng câu từng chữ 

trong  tâm  niệm  cho  rõ  ràng,  rành  mạch,  miệng  niệm  cho  rõ  ràng,  rành 

mạch.  Nếu  làm  được  như  thế, dẫu  chẳng  thể  hoàn  toàn  không  có  vọng 

niệm,  nhưng  cũng  chẳng  đến  nỗi  quá  đáng.  Có  lắm  kẻ  chỉ  mong  lẹ, 

mong nhiều, thuận miệng niệm ào ào, cho nên không có hiệu quả! Nếu 

có thể nhiếp tâm thì mới gọi là người niệm Phật thật sự. 

Đại Thế Chí Bồ Tát đã ví dụ “như con nhớ mẹ”, trong tâm con chỉ 

nghĩ đến mẹ, những cảnh khác đều chẳng phải là chuyện trong tâm chính 

mình. Vì thế có thể cảm ứng đạo giao.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Thượng, Thư trả lời sư Hựu Chân và cư sĩ Giác Tam)  

*  Tu  tập  Tịnh  Độ  hãy  tùy  phần  tùy  sức,  há  cứ  phải  bỏ  sạch  muôn 

duyên thì mới tu trì được ư? Ví như đứa con hiếu nghĩ đến mẹ hiền, gã 

dâm  mơ  tưởng  gái  đẹp,  tuy  hằng  ngày  bận  bịu  trăm  bề,  một  niệm  ấy 

không có lúc nào quên bẵng. Người tu Tịnh Độ cũng phải giống như thế, 

mặc cho hằng ngày công việc bận bịu tơi bời, quyết chẳng để tâm quên 

lãng niệm Phật thì sẽ đạt được yếu quyết.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam 

 Biên, quyển 3, Thư trả lời cư sĩ Giang Hữu Truyền) 

* Niệm ra tiếng thì có thể niệm sáu chữ, chứ niệm thầm trong tâm thì 

nhiều  chữ  quá  sẽ  khó  niệm,  hãy  nên  niệm  bốn  chữ...  Từ  sáng  đến  tối, 

ngủ thì để mặc đó, thức dậy lại niệm tiếp. Lấy niệm Phật làm bổn mạng 

nguyên  thần  của  chính  mình  quyết  chẳng  buông  bỏ  lúc  chút  thời  gian 

nào,  ngõ  hầu  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh  thoát  tử,  vãng  sanh  Tây 

Phương.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  Thư  trả  lời  cư  sĩ  Thang  Huệ 

 Chấn)  

*  Hết  thảy  chúng  sanh  từ  vô  thủy  đến  nay  ở  trong  lục  đạo  không 

nghiệp nào chẳng tạo. Nếu không có tâm tu hành, sẽ đâm ra chẳng cảm 

thấy có những ác niệm cổ quái, hiếm lạ ấy. Nếu phát tâm tu hành, [sẽ 

cảm thấy] những thứ ý niệm ấy càng nhiều hơn thêm (Đây chính là do chân 

- vọng  soi  lẫn nhau mà  hiển hiện,  chứ không phải  là trước kia không có, chỉ  là do 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 52 

chúng chẳng hiện rõ mà thôi). Lúc ấy, hãy nên tưởng A Di Đà Phật ở trước 

mặt  ta,  chẳng  dám  có  một  tạp  niệm  vọng  tưởng,  chí  thành,  khẩn  thiết 

niệm thánh hiệu Phật (hoặc niệm nhỏ tiếng, hoặc niệm thầm), ắt phải sao cho 

từng  câu từng  chữ  trong tâm  niệm  rõ  ràng, phân  minh,  miệng  niệm  rõ 

ràng, phân minh, tai nghe rõ ràng, phân minh. Thường niệm được như 

thế thì hết thảy tạp niệm tự nhiên tiêu diệt. 

Khi tạp niệm khởi lên, hãy đặc biệt đề khởi toàn bộ tinh thần niệm 

Phật,  chẳng  để  cho  nó  tác  quái  trong  tâm  ta.  Nếu  có  thể  thường  niệm 

được như thế thì ý địa tự nhiên thanh tịnh; lúc tạp niệm vừa mới dấy sẽ 

giống  như  một  người  chống  lại  vạn  người,  tâm  chẳng  thể  có  chút  [ý 

niệm] thong thả, dễ dãi nào. Nếu không, nó sẽ thành chủ của ta, ta sẽ bị 

nó hại. Nếu liều hết tánh mạng chống lại nó, nó sẽ bị ta xoay chuyển, 

đấy gọi là  “chuyển phiền não thành Bồ Đề”. 

Ông có thể thường đem vạn đức hồng danh của Như Lai để cực lực 

kháng cự thì lâu ngày chầy tháng tâm sẽ tự thanh tịnh. Tâm đã thanh tịnh 

rồi, vẫn cứ niệm y như cũ chẳng buông lung, thì nghiệp chướng tiêu, trí 

huệ mở mang. Chớ nên sanh lòng gấp rút, vọng động, bất luận ở tại nhà 

hay ở nơi am đều phải kính trên, hòa dưới, nhẫn được những điều người 

khác chẳng thể nhẫn, làm được những chuyện người khác chẳng thể làm, 

chịu nhọc nhằn thay cho người khác, thành tựu sự tốt đẹp cho người ta. 

Khi tịnh tọa thường nghĩ đến lỗi mình, lúc chuyện gẫu chẳng bàn lỗi của 

kẻ khác. Đi, đứng, nằm, ngồi, mặc áo, ăn cơm, từ sáng tới tối, từ tối tới 

sáng, một câu Phật hiệu chẳng để gián đoạn, hoặc niệm nhỏ tiếng, hoặc 

niệm thầm, trừ niệm Phật ra, chẳng khởi lên niệm nào khác. 

Nếu lỡ vọng niệm dấy lên, hãy lập tức làm cho nó tiêu diệt. Thường 

sanh  lòng  hổ  thẹn  và  sanh  lòng  sám  hối.  Dẫu  có  tu  trì,  luôn  cảm  thấy 

mình  công phu rất  cạn,  chẳng  tự khoe khoang, kiêu  căng, chỉ bận  tâm 

đến chuyện trong nhà của chính mình, chẳng dính tới chuyện nhà người 

khác, chỉ thấy những gương tốt, chẳng thấy những gương xấu. Thấy hết 

thảy mọi người đều là Bồ Tát, chỉ có mình ta quả thật là phàm phu. Nếu 

ông  có  thể  làm  theo  những  điều  tôi  đã  nói,  chắc  chắn  sẽ  sanh  về  Tây 

Phương Cực Lạc thế giới.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư 

 trả lời cư sĩ Diệp Phước Bị - 1)  

*  Còn  như  niệm  Phật,  tâm  khó  quy  nhất,  hãy  nên  nhiếp  tâm  khẩn 

thiết niệm, sẽ tự có thể quy nhất. Không pháp nhiếp tâm nào chẳng trước 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 53 

hết phải chí thành khẩn thiết. Tâm không chí thành mà muốn nhiếp tâm 

thì chẳng có cách nào cả! Nếu đã chí thành mà vẫn chưa thuần nhất, hãy 

nên  lắng  tai  nghe  kỹ,  bất  luận  niệm  ra  tiếng  hay  niệm  thầm,  đều  phải 

niệm từ tâm khởi, tiếng từ miệng lọt ra, âm thanh lọt vào tai  (niệm thầm 

dẫu  miệng  không  động,  nhưng  trong  ý  vẫn  có  tướng  miệng  niệm),  tâm  -  miệng 

niệm  cho  rõ  ràng,  rành  mạch,  tai  nghe  cho  rõ  ràng,  rành  mạch.  Nhiếp 

tâm như thế, vọng niệm tự dứt. 

Nếu vọng niệm vẫn còn nổi sóng, thì dùng pháp Thập Niệm Ký Số 

(nhớ số bằng mười niệm), tức là đem sức lực toàn tâm đặt nơi một tiếng 

Phật hiệu, dẫu muốn khởi vọng cũng không có sức. Diệu pháp nhiếp tâm 

niệm Phật rốt ráo này xưa kia các vị hoằng truyền Tịnh Độ chưa đề cập 

đến là vì căn tánh con người [thuở ấy] còn thông lợi, chẳng cần phải làm 

như thế mới có thể quy nhất được! Ấn Quang do tâm khó chế phục, mới 

biết cái hay của pháp này. Càng thử càng thấy hay, chẳng phải là nói mò 

đâu nhé! Nguyện khắp thiên hạ những kẻ độn căn đời sau đều cùng sử 

dụng khiến cho “vạn người tu, vạn người về”. 

Pháp Thập Niệm Ký Số vừa nói đó chính là trong lúc niệm Phật, từ 

một  câu  đến  mười  câu  phải  niệm  cho  phân  minh,  lại  phải  nhớ  phân 

minh,  đến  mười  câu  là  thôi.  Lại  phải  niệm  từ  một  câu  đến  mười  câu, 

chẳng được niệm hai mươi, ba mươi. Niệm đâu nhớ đấy, không được lần 

chuỗi, chỉ dựa vào tâm để nhớ. Nếu nhớ thẳng vào mười câu thấy khó thì 

chia thành hai hơi, tức là từ câu thứ nhất đến câu thứ năm và từ câu thứ 

sáu đến câu thứ mười. 

Nếu vẫn thấy  mệt, nên từ câu một đến câu ba, từ câu bốn đến câu 

sáu,  từ  câu  bảy  đến  câu  mười,  chia  làm  ba  hơi  để  niệm.  Niệm  cho  rõ 

ràng,  nhớ  cho  rõ  ràng,  nghe  cho  rõ  ràng,  vọng  niệm  không  chỗ  chen 

chân, nhất tâm bất loạn, niệm lâu ngày sẽ tự đạt được. 

Phải biết mười niệm này giống như cách nhiếp vọng bằng pháp Thập 

Niệm buổi sáng, nhưng công dụng khác xa. Buổi sáng mười niệm thì hết 

một hơi là một niệm, chẳng luận số câu niệm Phật nhiều  - ít. Cách này 

lấy một câu Phật hiệu làm một niệm, còn cách kia chỉ có thể niệm mười 

hơi  vào  buổi  sáng.  Nếu  niệm  hai  mươi,  ba  mươi  hơi  sẽ  tổn  khí  thành 

bệnh. Cách niệm này một niệm là một câu Phật hiệu, tâm biết một câu, 

niệm mười câu Phật hiệu, tâm biết mười câu. Từ một đến mười, rồi lại từ 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 54 

một đến mười, dẫu cả ngày niệm mấy vạn tiếng cũng đều nhớ như thế. 

Chẳng những trừ vọng, lại còn dưỡng thần tốt nhất. Niệm mau hay chậm 

trọn không trở ngại, từ sáng đến tối, không gì không thích hợp. 

So với cách lần chuỗi nhớ số, lợi ích khác nhau một trời một vực. 

Cách kia (tức cách niệm bằng lần chuỗi) thân mệt, thần động, cách này 

thân nhàn, tâm an. Nhưng lúc làm việc nếu khó nhớ số thì cứ khẩn thiết 

niệm thẳng. Làm việc xong, lại nhiếp tâm nhớ số như cũ. Dẫu ý niệm 

loang loáng đến đi, cũng vẫn quẩn quanh chuyên chú nơi một cảnh Phật 

hiệu. Đại Thế Chí Bồ Tát nói:  “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, 

 đắc Tam Ma Địa, ấy là bậc nhất”.  Kẻ lợi căn chẳng cần phải nói nữa, 

nếu là hạng độn căn như bọn ta, bỏ pháp Thập Niệm Ký Số này, muốn 

nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, thật khó khăn lắm! 

Lại phải biết pháp nhiếp tâm niệm Phật này tuy cạn mà sâu, tuy nhỏ 

mà  lớn,  là pháp  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Chỉ  nên thường  kính  tin  lời  Phật, 

chớ vì mình thấy không đến nơi đến chốn bèn sanh nghi hoặc, đến nỗi 

thiện căn nhiều kiếp do đây bị mất, chẳng thể rốt ráo tự đạt được lợi ích 

thật sự, đáng buồn lắm! Lần chuỗi niệm Phật chỉ nên làm trong hai lúc đi 

và  đứng.  Nếu  tịnh  tọa  dưỡng  thần  [mà  lần  chuỗi]  thì  do  tay  động  nên 

thần  chẳng  an,  lâu  ngày  thành  bệnh.  Pháp  Thập  Niệm  Ký  Số  này  đi, 

đứng, nằm, ngồi, không gì chẳng thích  hợp!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân) 

*  Nhiếp  tâm  niệm  Phật  chắc  chắn  chẳng  phải  là  phương  cách  dễ 

dàng, nhưng pháp nhiếp tâm chỉ có xoay cái Nghe trở lại quả thật là bậc 

nhất!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, Thư trả lời cư sĩ Lưu Chiêm 

 Minh (Quán Thiện))  

*  Phàm  những  ai  tu  Tịnh  nghiệp  thì  điều  thứ  nhất là  phải  giữ  tịnh 

giới nghiêm  ngặt; điều thứ  hai là  phải phát  Bồ  Đề  tâm;  điều thứ  ba là 

phải đầy đủ lòng tín nguyện chân thật. Giới là cơ sở, nền tảng của mọi 

pháp, Bồ Đề tâm là chủ soái của tu đạo, tín nguyện nhằm dẫn đường cho 

việc vãng sanh.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Tịnh Độ Chỉ 

 Yếu) 

* Pháp môn Niệm Phật lấy ba pháp Tín - Nguyện - Hạnh làm tông, 


lấy Bồ Đề tâm làm căn bản. Do bởi thật nghĩa  “tâm này là Phật, tâm này 

 làm Phật, nhân trùm biển quả, quả thấu nguồn nhân”,  [cho nên] dùng 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 55 

 “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối”  làm công phu thực hiện tối thiết 

yếu. 

Dùng điều ấy để hành, lại còn Tứ Hoằng Thệ Nguyện thường chẳng 

rời tâm thì tâm hợp với Phật, tâm hợp với đạo. Lúc đang còn sống sẽ dự 

vào bậc thánh, lâm chung lên thẳng Thượng Phẩm, ngõ hầu chẳng phụ 

cuộc sống này.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời cư sĩ 

 Khang Ký Dao) 

* [Niệm Phật theo lối] Truy Đảnh35 dễ bị bệnh. Niệm lớn tiếng, nhỏ 

tiếng, niệm Kim Cang hay thầm niệm, đều tùy theo tinh thần của chính 

mình mà điều chỉnh để dùng. Há nên chấp chết cứng một pháp đến nỗi bị 

bệnh  ư?  Tùy  Tức36  chẳng  bằng  Tịnh  Thính  (lặng  lẽ  lắng  nghe),  bởi  lẽ 

Tùy  Tức  không  khéo  thì  cũng  bị  bệnh,  còn  Tịnh  Thính  thì  chẳng  bị 

bệnh!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, Đáp lời hỏi của Huyễn Tu 

 Học Nhân)  

* Niệm Phật nhắm mắt dễ bị hôn trầm. Nếu không khéo dụng tâm rất 

có thể gặp cảnh ma! Chỉ buông hờ mí mắt (tức là giống như mắt các tượng 

Phật  vậy) thì tâm sẽ lặng xuống, chẳng sôi động, cũng chẳng bị hỏa bốc 

lên đầu. Nếu ông niệm Phật mà trên đầu [dường như] có vật gì rờ đụng, 

hoặc lôi kéo  v.v… là  vì  suy  tưởng trong  lúc niệm  Phật  khiến  cho  sóng 

tâm thức dâng trào đến nỗi tâm hỏa bốc lên. 

Nếu buông rủ mí  mắt và hướng tâm suy tưởng xuống phía dưới thì 

tâm  hỏa  chẳng  bốc  lên,  bệnh  ấy  sẽ  mất  đi.  Chớ  nên  lầm  tưởng  [hiện 

tượng] ấy là công phu [đã đạt đến mức], cũng đừng sợ đấy là ma cảnh, 

chỉ  chí  thành  nhiếp  tâm  mà  niệm,  và  tưởng  bản  thân  đang  ngồi  hoặc 

đứng trên hoa sen, nhất tâm tưởng ta đang ngồi hay đứng trên hoa sen thì 

hiện tượng ấy sẽ tự nhanh chóng biến mất.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Trầm Di Sanh) 

* Người học Phật nhất cử nhất động đều phải lưu tâm. Đối với việc 

niệm Phật phải chí thành. Nếu khi nào trong tâm khởi lên đau buồn, đấy 

cũng chính là tướng thiện căn phát hiện, chớ nên để thường xảy ra như 



35 Truy Đảnh là niệm Phật liên tiếp, câu sau gối lên câu trước không xen hở chút nào. 

36 Tùy Tức là cứ thở ra một hơi (hay hít vào một hơi) bèn niệm Phật một câu. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 56 

thế. Nếu không, sẽ bị ma bi thương dựa vào. Phàm có chuyện gì thích ý, 

chớ nên hoan hỷ quá mức. Nếu không, ắt bị ma hoan hỷ dựa. 

Lúc niệm Phật, mí mắt nên rủ xuống, chớ nên căng thẳng tinh thần 

quá mức đến nỗi tâm hỏa bốc lên, rất có thể bị những chứng bệnh ngứa 

đầu, đau đầu v.v... cần phải điều hòa cho thích đáng. Hễ niệm lớn tiếng 

thì chớ nên cố sức quá mức để khỏi bị bệnh. Lần chuỗi niệm có thể ngừa 

được sự lười nhác, nhưng lúc tịnh tọa chẳng được lần chuỗi, hễ lần chuỗi 

thì do ngón tay động nên tâm chẳng định được, lâu ngày ắt thành bệnh. 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư răn nhắc những người 

 mới phát tâm học Phật ở quê tôi)  

*   “Niệm  lớn  thấy  Phật  lớn,  niệm  nhỏ  thấy  Phật  nhỏ” ,  cổ  đức  giải 

thích:  “Niệm lớn tiếng thì thấy được thân đức Phật lớn; niệm nhỏ tiếng 

 thì thấy được thân đức Phật nhỏ” , cũng có thể giải thích là:  “Niệm với 

 cái tâm lớn thì thấy được thân đức Phật lớn; dùng đại Bồ Đề tâm niệm 

 Phật thì sẽ thấy được Ứng Thân thắng diệu của Phật, hoặc Báo Thân”  

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời sư Niệm Tây)  

 *  Đạo  cảm  ứng  giống  như  gõ  chuông. Gõ  mạnh  thì  chuông kêu  to, 

gõ nhẹ thì chuông kêu nhỏ. Trong đời thường có những kẻ do tiểu cảm 

mà được đại ứng chính là vì công đức tu trì trong đời trước cảm nên.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Lời tựa tái bản Dược Sư Như Lai Bổn 

 Nguyện Công Đức Kinh) 

* Niệm Phật tu trì giống như uống thuốc. Nếu hiểu rõ giáo lý, giống 

như  biết  cặn  kẽ  nguồn  gốc  căn  bệnh,  dược  tánh,  mạch  lý,  rồi  sẽ  uống 

thuốc  thì  có  thể  gọi  là  “tự  lợi,  lợi  tha”,  không  chi  tốt  lành  bằng!  Nếu 

không được như thế, trước hết chỉ chịu uống thuốc A Già Đà37 đã được 

[đức Phật] thay ta bào chế sẵn thì bệnh cũng được lành. Cũng có thể đem 

thuốc này  cho  hết thảy  mọi  người uống để được lành  bệnh. Chỉ  mong 

sao lành bệnh, không cần phải buồn lòng vì chẳng biết nguồn gốc căn 

bệnh,  dược  tánh,  mạch  lý!    (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Niệm Phật)  



37 A Già Đà (Agada), còn phiên là A Yết Đà hoặc A Kiệt Đà, có nghĩa là mạnh khỏe, 

trường sanh bất tử, không bệnh, trừ khử khắp mọi thứ. Đây là một loại thuốc theo 

huyền thoại Ấn Độ có tác dụng trị tất cả mọi bệnh, giá trị vô lượng. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 57 

* Pháp Niệm Phật há nên chấp chặt vào lề lối nhất định, cổ nhân lập 

ra phương pháp giống như tiệm thuốc có đủ các loại thuốc. Cách dùng 

của chúng ta là phải phù hợp với tinh thần, khí lực và thiện căn xưa kia 

của  chính  mình. Niệm  Phật  lớn tiếng  hoặc  nhỏ tiếng, hoặc  [niệm]  Kim 

Cang, hoặc niệm thầm, không cách nào chẳng được. Hễ hôn trầm, chẳng 

ngại gì niệm lớn tiếng để đẩy lùi cơn hôn trầm tán loạn thì cũng được. 

Nếu thường niệm lớn tiếng, ắt sẽ đến nỗi bị bệnh. Đừng nói người thông 

thường chớ nên thường [niệm] như vậy, dẫu là người hết sức khỏe mạnh 

cũng chớ nên thường như thế.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời Niệm Tây đại sư)  

* Pháp môn Tịnh Độ trọn chẳng có chuyện “miệng truyền, tâm trao”, 

tùy ý để người khác tự hành lãnh hội từ nơi kinh giáo, trước thuật, không 

có  gì  là  không  được  cả!...  Vào  thời  Đường  -  Tống  vẫn  còn  có  pháp 

truyền tâm ấn của Phật, chứ nay chỉ còn dòng phái các đời [truyền thừa 

danh nghĩa] mà thôi, gọi là “pháp” cũng đáng tội nghiệp quá! Tịnh tông 

trọn chẳng có chuyện ấy. Đến núi vẫn chẳng hữu ích bằng đọc sách! Cổ 

nhân nói:  “Gặp mặt chẳng bằng nghe tên” . Dẫu có đến đây thì những gì 

tôi sẽ nói với tọa hạ vẫn là những lời lẽ trong Văn Sao, há có bí pháp đặc 

biệt sâu mầu nào đâu? 

Mười mấy năm trước, cuối lá thư gởi cho ông Ngô Bích Hoa, tôi đã 

viết:  “Có một bí quyết, tha thiết bảo ban: Cạn lòng thành, tận lòng kính, 

 mầu nhiệm vô cùng!”...  Ba thứ Tín - Nguyện - Hạnh là cương yếu của 

Tịnh Độ. “Nhiếp trọn sáu căn”  là bí quyết niệm Phật. Biết được hai điều 

này rồi thì chẳng cần phải hỏi ai nữa!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, 

 quyển 1, Thư trả lời sư Minh Tánh)  

*  Hương  thơm  công  đức  phước  huệ,  ánh  sáng  từ  bi  nhiếp  thọ  của 

Như Lai theo chiều dọc suốt cả ba đời, theo chiều ngang trọn khắp mười 

phương đều xông chiếu trọn khắp. Phàm phu đầy dẫy triền phược trọn 

chẳng nghe thấy, như kẻ mắt mù mũi điếc giữa trưa đi ngang rừng Chiên 

Đàn, trọn chẳng ngửi được mùi hương Chiên Đàn, chẳng thấy được ánh 

sáng mặt trời. 

Nếu sanh lòng chánh tín, thường niệm Phật hiệu, do được vạn đức 

hồng danh của Như Lai ngầm hun đúc, gia bị, nên nghiệp tiêu, trí rạng, 

chướng tận, phước cao, sẽ tự có thể tùy theo khả năng của chính mình 

mà đắc tam-muội nên thấy nghe đôi chút [hương công đức, ánh sáng từ 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 58 

bi của Phật], hoặc chứng Vô Sanh Nhẫn nên thấy nghe lớn lao, cho tới 

dùng sự trang nghiêm của Phật để tự trang nghiêm. 

Thầy  Giám  Viện là đại  sư  Diệu  Chân  mong những  ai đến đây  đều 

cùng  được  nhiễm  mùi  hương  của  Phật,  cùng  được  hưởng  quang  minh 

của Phật, cậy tôi đề bốn chữ này và viết lời bạt để thưa với bậc thông 

sáng mai sau!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, Lời bạt cho tấm 

 biển ngạch Hương Quang Trang Nghiêm của Linh Nham Sơn Tự)  

* Nếu xây lầu gác trên không, bịa nói cảnh giới thù thắng, chính là 

phạm vào giới đại vọng ngữ; chưa đắc bèn nói là đã đắc, chưa chứng nói 

đã chứng, tội ấy còn gấp trăm ngàn vạn ức lần tội giết, trộm, dâm! Nếu 

người ấy chẳng tận lực sám hối, khi một hơi thở ra không hít vào được 

nữa liền đọa địa ngục A Tỳ, bởi kẻ ấy hoại loạn Phật pháp, gây lầm lạc, 

nghi ngờ cho chúng sanh. Ông phải rất thận trọng; thấy cảnh chỉ có một 

phân  chẳng  được  nói  lên  một  phân  mốt,  cũng  chẳng  được  nói  chín  ly 

chín. Nói quá lên cũng là tội lỗi, mà nói giảm cũng là tội lỗi. Vì sao vậy? 

Do hàng tri thức chưa đắc Tha Tâm Đạo Nhãn, chỉ có thể dựa vào lời nói 

để phán định. Đem cảnh giới ấy thưa cùng tri thức để chứng minh tà - 

chánh, đúng - sai thì không có lỗi gì. Nếu chẳng vì để chứng minh, chỉ 

muốn  tự  khoe  khoang,  cũng  sẽ  có  lỗi.  Nếu  hướng  về  hết  thảy  những 

người khác nói ra thì sẽ mắc lỗi! Ngoại trừ chuyện cầu tri thức chứng 

minh ra, đều không được nói. Hễ nói ra, sau này sẽ vĩnh viễn không thể 

đạt được cảnh giới thù thắng ấy nữa. Cái ải lớn nhất của người tu hành 

này trong giáo thuyết tông Thiên Thai đã nhiều lần nói đến. 

Sở dĩ gần đây những người tu hành phần nhiều bị ma dựa, đều là do 

tâm tháo động, vọng niệm, mong cầu cảnh giới thù thắng. Đừng nói là 

cảnh ma, dẫu cho cảnh ấy là cảnh thù thắng, vừa sanh tâm tham chấp, 

hoan  hỷ  v.v…  bèn  bị  tổn  hại,  chẳng  được  lợi  ích,  huống  chi  cảnh  ấy 

chưa đích xác là cảnh thù thắng ư? 

Nếu người ấy có hàm dưỡng, không mang tâm bộp chộp, vọng động, 

tâm không tham đắm, dù thấy các cảnh giới cũng hệt như không thấy. 

Đã không sanh tâm hoan hỷ, tham đắm, lại chẳng sanh tâm sợ hãi, kinh 

nghi, thì đừng nói là người ấy sẽ được lợi ích khi cảnh thù thắng hiện, 

dẫu là cảnh ma hiện cũng vẫn được lợi ích. Vì sao vậy? Do chẳng bị ma 

chuyển nên có thể tiến lên.... 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 59 

Nên biết: Người học đạo phải biết chuyện lớn; nếu không, được điều 

ích nhỏ nhặt ắt sẽ bị tổn hại lớn lao. Đừng kể chi loại cảnh giới này, dẫu 

thật sự đắc Ngũ Thông vẫn còn phải gác bỏ ra ngoài thì mới đạt được 

Lậu Tận Thông. Hễ tham đắm sẽ khó thể tiến lên, rất có thể bị lui sụt, 

chẳng thể không biết!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, 

 quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Hà Huệ Chiêu)  

*  Người  niệm  Phật  hãy  nên  giữ  tấm  lòng  “được  vãng  sanh  ngay 

trong đời này”. Nếu báo thân chưa mãn thì cũng chỉ tùy duyên. Nếu định 

kỳ  hạn  mong  muốn  vãng  sanh  mà  công  phu  đã  thành  thục,  cố  nhiên 

chẳng trở ngại gì. Nếu không, chỉ riêng cái tâm mong cầu ấy đã là cái 

gốc để thành ma rồi! Nếu vọng niệm ấy kết thành một khối chẳng tháo 

gỡ được, sẽ nguy hiểm chẳng thể nào nói nổi! 

“Cho đến hết tuổi thọ, gieo tấm lòng Thành” chính là đạo chúng ta 

nên tuân giữ.  “Diệt thọ thủ chứng”  (Diệt trừ thọ mạng để mong chứng 

đắc) quả thật là lời lẽ bị Giới kinh quở trách sâu xa (Bài kệ cuối kinh Phạm 

Võng có đoạn:  “Kế ngã chấp trước giả, bất năng sanh thị pháp, diệt thọ thủ chứng 

 giả, diệc phi hạ chủng xứ”  (kẻ chấp trước nơi Ngã, chẳng sanh được pháp này; diệt 

thọ  mong  chứng  đắc,  cũng  không  gieo  giống  được)38.  Chỉ  nên  trọn  hết  lòng 

kính, lòng thành để cầu mau được vãng sanh; chớ nên mong muốn được 

vãng sanh đúng như kỳ hạn [theo như ý ta] đã định. 



38 Chúng tôi dịch từ ngữ này theo cách giải thích của pháp sư Diễn Bồi trong Phạm 

Võng Kinh Bồ Tát  Giới  Bổn Giảng Ký (do hòa thượng Trí  Minh dịch), phần dịch 

nghĩa bốn câu kệ kinh Phạm Võng được dẫn theo Nghi Thức Tụng Giới Bồ Tát của 

hòa thượng Trí Tịnh. Theo Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới Bổn Giảng Ký (bản dịch 

của  hòa  thượng  Trí  Minh),  pháp  sư  Diễn  Bồi  đã  giảng:   “Còn  người  „diệt  thọ  thủ 

 chứng‟  (người  trầm  không  trệ  tịch)  chỉ  cho  hàng  Nhị  Thừa  chấp  Không,  thuộc  về 

 loại mầm cây héo, hột giống hư, nên „cũng không gieo giống được‟. Người diệt thọ 

 thủ chứng ý nghĩa như thế nào? Chính là chỉ các bậc thánh nhân trong Nhị Thừa, 

 các ngài diệt trừ thọ mạng hiện tại để thủ chứng cảnh tịch diệt Niết Bàn, nên gọi là 

 “diệt thọ thủ chứng”. Thông thường trong các kinh gọi là “khôi thân diệt trí” vậy. 

 Vì các thánh giả Tiểu Thừa thủ chứng lý Thiên Không nên không phải là chỗ gieo 

 giống  Bồ Ðề.  Giới  pháp bổn nguyên tâm địa  vốn là  chúng sanh  và Phật  đều bình 

 đẳng, nên đúng lý ra, dù là phàm phu hay Nhị Thừa đều có thể tín thọ gieo giống. Ở 

 đây, nói phàm phu và Nhị Thừa đều là vô phần vì không phải là không thể bẩm thọ 

 hay giới phẩm không thể thấm nhuần trên thân, mà là do các vị ấy không khéo nghĩ 

 lường mà thôi”. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 60 

Người học đạo tâm chớ nên thiên chấp. Hễ thiên chấp sẽ đến nỗi mất 

trí điên cuồng; chẳng những vô ích mà còn bị hại! Nếu tịnh nghiệp chín 

muồi,  vãng  sanh  ngay  bữa  nay  càng  tốt.  Nếu  chưa  chín  muồi  mà  cứ 

muốn được vãng sanh ngay, sẽ trở thành “nhổ mạ để giúp cho nó mau 

lớn!” Thật sợ rằng hễ ma sự dấy lên, chẳng những chính mình không thể 

vãng sanh được, mà còn khiến cho kẻ vô tri đều lui sụt tín tâm, bảo là: 

“Niệm Phật tổn hại vô ích!” Như ông X… nọ là tấm gương tầy đình, mối 

hại ấy quả thật chẳng nông cạn vậy! 

Xin hãy đem cái tâm quyết định [mong được vãng sanh] đúng kỳ hạn 

ấy đổi thành cái tâm “chỉ mong mau được vãng sanh‟. Dẫu không được 

vãng sanh [mau chóng], cũng chẳng áy náy gì, chỉ chí thành chí kính để 

mong khi hết báo thân sẽ được vãng sanh thì không bị vọng niệm bộp 

chộp  vón  cục  lại  [trong  tâm]  đến  nỗi  mắc  họa  chuốc  lấy  ma  sự!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời cư sĩ Niệm Phật - bài này 

 được đăng tải trên Đại Vân Nguyệt San)  

* Bất luận tụng kinh nào, trì chú nào, cũng đều phải niệm Phật bao 

nhiêu tiếng đó rồi hồi hướng thì mới hợp với tông chỉ tu Tịnh nghiệp.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Châu 

 Trí Mậu)  

* Niệm Phật chớ nên bỏ hồi hướng. Hồi hướng chính là tín nguyện 

được phát ra từ miệng, nhưng chỉ nên hồi hướng sau khi xong khóa tối, 

và sau khi niệm Phật, tụng kinh trong ngày xong. Nên niệm Phật từ sáng 

đến  tối  không  gián  đoạn,  trong  tâm  chỉ  có  ý  niệm  nguyện  được  vãng 

sanh chính là “thường thời hồi hướng” (luôn luôn hồi hướng).  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh 

 Gia - 4) 

* Ngay trong sanh hoạt thường ngày, với tất cả những điều thiện nhỏ 

nhặt và các thiện căn như tụng kinh, lễ bái… đều đem những công đức 

ấy hồi hướng vãng sanh. Như thế thì hết thảy hạnh môn đều thành trợ 

hạnh cho Tịnh Độ, như gom các hạt vi trần thành đất, tụ các dòng nước 

thành biển, rộng lớn sâu thẳm, ai có thể cùng tột được! Nhưng phải phát 

Bồ  Đề  tâm,  thệ  nguyện  độ  sanh,  hồi  hướng  tất  cả  công  đức  tu  trì  cho 

khắp pháp giới chúng sanh, bốn ân, ba cõi. Giống như đổ dầu vào lửa, 

như mạ gặp mưa; đã kết pháp duyên sâu xa cùng hết thảy chúng sanh lại 

còn có thể mau thành tựu hạnh Đại Thừa thù thắng cho chính mình. Nếu 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 61 

không biết nghĩa này thì là kiến giải tự lợi của phàm phu, Nhị Thừa; dẫu 

tu diệu hạnh này, chỉ cảm được quả hèn kém.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư gởi nữ sĩ Từ Phước Hiền)  

* Hồi hướng phát nguyện tâm nghĩa là đem công đức niệm Phật của 

chính mình hồi hướng cho hết thảy chúng sanh trong pháp giới đều cùng 

được vãng sanh Tây Phương. Nếu có tâm ấy, công đức sẽ vô lượng. Nếu 

chỉ vì một người mà niệm thì do tâm lượng nhỏ hẹp, công đức cũng nhỏ 

hẹp! Ví như [thắp] một ngọn đèn thì chỉ có ánh sáng của một ngọn đèn. 

Nếu chịu xoay vần thắp cho những ngọn đèn khác thì ánh sáng của trăm 

ngàn vạn ức vô lượng vô số ngọn đèn sẽ chẳng thể nào thí dụ được; thế 

nhưng  ánh  sáng  của  ngọn  đèn  ban  đầu  cố  nhiên  chẳng  bị  hao  tổn  gì! 

Người đời chẳng biết nghĩa  này, nên chỉ biết tự tư tự lợi, chẳng muốn 

cho  người  khác  hưởng  lợi  ích  ấy.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tam  Biên, 

 quyển 3, Thư trả lời cư sĩ Chương Đạo Sanh - 1)  

* Hồi hướng là đem các công đức niệm tụng do chính mình đã tu  – 

nếu để mặc [không hồi hướng], thì nhờ vào những công đức ấy, sẽ chỉ 

được  hưởng  các  thứ  phước  báo  trời  người  –  nay  xoay  cái  nhân  được 

hưởng phước báo trời người do công đức đã làm ấy gom về sự vãng sanh 

Tây Phương Cực Lạc thế giới để làm cái quả siêu phàm nhập thánh, liễu 

sanh thoát tử, cho đến rốt ráo thành Phật trong tương lai, chứ chẳng chỉ 

nhằm hưởng phước trời - người mà thôi! 

Dùng một chữ Hồi nhằm thể hiện ý “quyết định, chẳng thuận theo 

thói tình thế gian”. Dùng  một chữ Hướng nhằm thể hiện ý  “quyết định 

mong mỏi phương cách xuất thế”. Đó gọi là  “hồi nhân hướng quả, hồi 

 sự hướng lý, hồi tự hướng tha” . Công đức đã làm là cái nhân [kết thành 

quả báo trong cõi] trời - người, xoay [cái nhân ấy lại] để hướng về quả 

Niết Bàn. Công đức đã làm là chuyện sanh - diệt; xoay nó lại để hướng 

đến diệu lý Thật Tướng bất sanh bất diệt. Công đức đã làm vốn thuộc tự 

hành, xoay nó lại để hướng về hết thảy chúng sanh trong pháp giới. Đấy 

chính là danh từ [nhằm thể hiện ý nghĩa] phát nguyện lập thệ, quyết định 

hướng đến. [Hồi hướng] có ba nghĩa:  

1)  Hồi  hướng  Chân  Như  Thật  Tế,  tâm  tâm  khế  hợp.  Đây  chính  là 

nghĩa  “hồi sự hướng lý”.   

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 62 

2) Hồi hướng Phật Quả Bồ Đề, niệm niệm viên mãn. Đây chính là 

nghĩa  “hồi nhân hướng quả”.   

3) Hồi hướng pháp giới chúng sanh cùng sanh Tịnh Độ. Đây chính là 

nghĩa  “hồi tự hướng tha”. 

Ý nghĩa hồi hướng lớn lao thay! Pháp hồi hướng tuy không phải chỉ 

có một, nhưng đều coi hồi hướng Tịnh Độ là pháp tối mầu nhiệm duy 

nhất  không  hai!  Bởi  lẽ,  nếu  chẳng  sanh  về  Tịnh  Độ,  thường  khó  thể 

thành  tựu  những  đại  nguyện  khác!  Nếu  sanh  về  Tịnh  Độ  thì  không 

nguyện  nào  chẳng  thành.  Do bởi  lẽ  này,  phàm  làm  hết  thảy  công đức, 

dẫu có mong mỏi chi khác, cũng tất nhiên phải hồi hướng Tịnh Độ.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Ngu Tăng)  

* Phát nguyện nên thực hiện trong sớm tối lúc niệm Phật xong (pháp 

Thập Niệm buổi sáng thì cũng niệm Phật trước, phát nguyện sau) có thể dùng bài 

Tiểu Tịnh Độ Văn. Nếu thân tâm rảnh rang nên dùng bài Tân Định Tịnh 

Độ Văn (tức bài „Khể thủ Tây Phương An Lạc quốc...‟ chép trong Thiền Môn Nhật 

Tụng. Người biên tập kính cẩn  ghi  chú) của Liên Trì đại sư [để hồi hướng]. 

Bài này ngôn từ lẫn nghĩa lý đều châu đáo, đứng đầu cổ kim. Nên biết: 

Phát nguyện bằng cách đọc bài văn phát nguyện thì phải nương theo văn 

để  phát  nguyện,  chứ  không  phải  cứ  đọc văn  hồi hướng  một  lượt  là đã 

phát nguyện đâu nhé!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên. 

 quyển 1, Thư dự định trả lời vị cư sĩ X…) 

2. Khuyên niệm kèm thêm danh hiệu Quán Âm  

* Quán Thế Âm Bồ Tát trong kiếp xa xưa, thành Phật đã lâu, hiệu là 

Chánh Pháp Minh. Nhưng do tâm từ bi thiết tha nên tuy an trụ trong cõi 

Thường Tịch Quang lại thùy tích39 trong ba cõi Thật Báo, Phương Tiện, 

Đồng Cư. Tuy thường hiện thân Phật, nhưng lại còn hiện đủ mọi thân Bồ 

Tát, Duyên Giác, Thanh Văn và thân trong sáu đường trời người lục đạo. 

Tuy thường hầu Di Đà, nhưng lại hiện sắc thân trong khắp mười phương 

vô tận pháp giới, có thể nói là “chỉ tạo lợi ích, không ai không ngưỡng 

mộ,  sùng  kính”.  Nên  dùng  thân  nào  để  độ  được,  bèn  hiện  thân  ấy  để 

thuyết pháp. 



39 Thùy tích: Thị hiện dưới một thân phận nào đó. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 63 

Phổ Đà Sơn là chỗ Bồ Tát ứng tích, muốn cho chúng sanh có chỗ gởi 

tấm lòng Thành nên bèn thị hiện tại núi này, nào phải Bồ Tát chỉ ở Phổ 

Đà, không ở nơi khác! Một vầng trăng vằng vặc giữa trời, vạn con sông 

đều hiện bóng, dẫu nước nhỏ như một chước40, một giọt, thảy đều hiện 

trọn vẹn bóng trăng. Nếu nước vừa đục vừa xao động, bóng trăng chẳng 

thể phân  minh.  Tâm  chúng sanh như nước,  nếu  nhất tâm  chuyên niệm 

Bồ  Tát  thì  liền  ngay  trong  lúc  niệm  ấy  Bồ  Tát  bèn  khiến  cho  [người 

niệm  danh  hiệu  Ngài]  được  lợi  ích  hiển  hiện  hoặc  thầm  kín.  Nếu  tâm 

không chí thành, không chuyên nhất, ắt khó được cứu hộ. Nghĩa này rất 

sâu, hãy xem bài tựa Thạch Ấn Phổ Đà Sơn Chí trong Ấn Quang Văn 

Sao sẽ tự biết. 

Ngài có tên là Quán Thế Âm, là vì lúc tu nhân Bồ Tát do quán tánh 

Nghe  liền  chứng  được  viên  thông,  lúc  đắc  quả  do  quán  sát  âm  thanh 

xưng danh của chúng sanh để ban bố sự cứu hộ nên có tên là Quán Thế 

Âm. 

Phổ Môn là đạo Bồ Tát lớn lao không ngằn, tùy thuận khắp mọi căn 

tánh của chúng sanh, khiến cho ai nấy đều theo đường về nhà, chẳng lập 

riêng một môn. Như trong đời có ngàn căn bệnh nên thuốc có vạn phẩm, 

chẳng chấp nhất định một pháp nào, tùy theo con người mê chỗ nào và 

chỗ nào người ấy dễ ngộ, liền chỉ điểm cho. Như nơi sáu căn, sáu trần, 

sáu thức, bảy đại, mỗi mỗi đều có thể chứng viên thông. Do vậy, pháp 

gì, chuyện gì cũng đều là cửa để thoát sanh tử, thành Chánh Giác, nên 

gọi là Phổ Môn. Nếu Bồ Tát chỉ ở tại Nam Hải thì chẳng đáng gọi là Phổ 

vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời Ly 

 Ẩn Tẩu)  

*  Quán  Âm  đại  sĩ  trong  vô  lượng  kiếp,  thành  Phật  đã  lâu.  Vì  độ 

chúng sanh  chẳng  lìa  Tịch  Quang, hiện thân  Bồ  Tát. Lại  còn  ứng khắp 

quần cơ, hiện hình trong lục đạo. Dùng ba mươi hai ứng thân, mười bốn 

vô  úy,  bốn  vô  tác  diệu  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  tầm  thanh  cứu  khổ,  độ 

thoát  quần  manh.  Nên  dùng  thân  nào  để  độ  được  bèn  hiện  thân  ấy  để 



40  Chước  (勺):  Đơn  vị  đo  lường  dung  tích  rất  nhỏ,  có  thuyết  nói  khoảng  chừng 

1centilitre (cl). Sách Tôn Tử Toán Kinh chỉ mô tả như sau:  “Mười toát là một sao, 

 mười sao là một chước, mười chước là một hợp, mười hợp là một thăng…”  Nếu hiểu 

Thăng tương ứng 1 lít hiện thời thì một Chước bằng một centilittre. Nhưng Thăng 

biến đổi theo các triều đại nên cũng khó thể nói nhất định một Chước là bao nhiêu. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 64 

thuyết pháp. Khác nào trăng in bóng trên ngàn con sông, mùa Xuân tăng 

trưởng muôn cây cỏ. Tuy trọn chẳng tính nghĩ, nhưng chẳng sai sót mảy 

may! 

Ấy là vì triệt chứng duy tâm, tỏ trọn tự tánh. Vận lòng Bi đồng thể, 

khởi lòng Từ vô duyên, lấy niệm của chúng sanh làm tâm, lấy hết cảnh 

trong  pháp  giới  làm  lượng.  Do  vậy  biết:  Vô  tận  pháp  giới  vô  lượng 

chúng  sanh đều ở  trong tâm  tịch  chiếu  của  Bồ  Tát. Cho  nên được  mây 

bủa  cửa  Từ,  sóng  trào  biển  Bi,  hễ  cảm  liền  ứng,  không  nguyện  nào 

chẳng thỏa!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 4, Bài 

 ký về chuyện Quán Âm Bồ Tát ứng tích tại chùa Viên Quang, Nam Ngũ Đài Sơn)  

* Phải biết: Bồ Tát vô tâm, lấy tâm của chúng sanh làm tâm, Bồ Tát 

không  cảnh,  lấy  cảnh  của  chúng  sanh  làm  cảnh;  vì  thế,  hễ  cảm  liền 

thông, chẳng phải suy nghĩ để ứng. Ấy là vì bản thể của tâm chúng sanh 

và bản thể của tâm Bồ Tát tương thông khít khao... Vì thế, hễ gặp phải 

hiểm nạn cực lớn, vừa niệm liền được cảm ứng. 

Lại  nữa,  Bồ  Tát  hiện  thân  chẳng  chuyên  hiện  thân  hữu  tình.  Ngay 

như  núi,  sông,  cây  cối,  cầu,  bến,  thuyền,  bè,  lầu,  đài,  nhà  cửa,  tường, 

vách,  thôn,  xóm  cũng  đều  tùy  cơ  mà  hiện,  ắt  đều  khiến  cho  kẻ  đã  lâm 

vào tuyệt địa lại gặp đường thông, không chỗ trốn tránh lại được nơi che 

đậy lớn lao. Đủ mọi loại cứu vớt, che chở, khó thể tuyên nói trọn!  (Ấn 

 Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Lời  tựa  lưu  thông  sách  Lịch  Triều 

 Danh Họa Quán Âm Thánh Tượng Kha La Bản Ấn)  

* Tâm chúng ta và tâm Bồ Tát cùng một thể tánh. Chúng ta do mê 

trái, nên nương theo tâm tánh này để khởi Hoặc tạo nghiệp, chịu các khổ 

não. Nếu biết cái tâm khởi tham  - sân  - si ấy chính là tâm viên chứng 

Giới - Định - Huệ của Bồ Tát thì khởi tâm động niệm có bao giờ chẳng 

phải là Bồ Tát hiển thần thông nói diệu pháp đâu?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập - 2)  

* Niệm danh hiệu Quán Âm lớn tiếng thì có cảm ứng lớn, niệm nhỏ 

tiếng  thì  có  cảm  ứng  nhỏ,  chứ  trọn  chẳng  có  lẽ  nào  không  ứng!  Quan 

trọng là can đảm nói với mọi người, những kẻ chẳng thấy cảm ứng thì 

cũng chẳng phải là không hề có cảm ứng! (Cảm ứng xét về mặt hình tích, có 

cảm lẫn ứng đều rõ ràng, cảm ngấm lẫn ứng đều ngấm ngầm, cảm ngấm ngầm nhưng 

ứng rõ ràng, cảm rõ ràng nhưng ứng ngấm ngầm. Xin xem bài lời tựa cho bản Thạch 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 65 

Ấn Phổ Đà Sơn Chí  trong Ấn  Quang Pháp Sư  Văn Sao Tăng  Quảng Chánh Biên) 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Thái Tích Đỉnh - 

 2)  

* Ấy là vì tâm Bồ Tát giống như hư không, không đâu chẳng trọn 

khắp.  Chỉ  do  chúng  sanh  đang  mê,  chẳng  sanh  tin  tưởng,  ví  như  hư 

không bị vật ngăn chướng nên biến thành cách trở, ngăn ngại, nếu xoi 

một lỗ nhỏ thì sẽ được một khoảng trống vừa bằng cái lỗ nhỏ. Nếu xoi 

một  cái  lỗ  to  sẽ  được  khoảng  trống  bằng  cái  lỗ  to.  Nếu  bỏ  được  hoàn 

toàn vật chướng ngại thì sẽ xen lẫn khít khao cùng hư không bao hàm 

khắp muôn hình tượng. Do vậy, chúng sanh tiểu cảm sẽ được tiểu ứng, 

đại cảm bèn được đại ứng.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên, quyển 3, Lời tựa khắc lại mộc bản sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm 

 Ứng Tụng) 

* Nếu bệnh khổ đến mức dữ dội, chẳng thể nhẫn chịu được, thì ngoài 

lúc niệm Phật hồi hướng sáng tối ra, hãy chuyên tâm dốc ý, niệm  Nam 

Mô Quán Thế Âm Bồ Tát. Quán Âm hiện thân trong sát-na, tầm thanh 

cứu khổ. Người nào trong lúc nguy cấp, nếu có thể trì tụng, lễ bái, không 

khi chẳng thuận theo lòng cảm để ứng, Bồ Tát liền rủ lòng Từ che chở, 

khiến  cho  thoát  khỏi  khổ  não,  được  an  vui.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao 

 Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Đặng Bá Thành - 1) 

 Người biên tập kính cẩn nhận định: Trong hội Hoa Nghiêm, Đại Sĩ 

 bảo Thiện Tài: “Ta trụ trong hạnh môn Đại Bi này, hiện trước khắp hết 

 thảy chúng sanh”. Như vậy thì một câu nói, một hành động của chúng ta 

 có lúc  nào, có chỗ nào chẳng nằm trong thân từ bi của Đại Sĩ? Chỉ vì đã 

 hôn mê nhiều kiếp như kẻ mù từ lúc mới lọt lòng, hằng người được ánh 

 mặt trời chiếu soi nhưng không nhận biết. Chợt gặp phải cảnh nguy nan, 

 hết thảy trần lao vọng tưởng nhanh chóng bị đè nén, không dấy lên, một 

 niệm mong cầu Bồ Tát cứu vớt sẽ như lửa mạnh bố cháy, như lặn ngụp 

 trong dòng nước xiết, bất ngờ sẽ lập tức tương ứng với thân Đại Sĩ, thần 

 lực vòi vọi sẽ liền trọn đủ, thọ dụng vô tận.  Những điều trên đây là sự 

 linh cảm của Đại Sĩ đã được cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh đã xiển dương, hình 

 dung tột cùng khéo léo sau phẩm Phổ Môn [trong bộ Quán Âm Bổn Tích 

 Cảm Ứng Tụng], nên tôi đặc biệt trích lấy những chỗ thiết yếu chép vào 

 đây nhằm tăng lòng tin tưởng [cho người đọc]) 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 66 

*  Khi  chiến  cuộc  xảy  ra  ở  đất  Hỗ  (Thượng  Hải),  những  nhà  cửa  ở 

vùng Áp Bắc phần nhiều cháy tan ra tro, chỉ còn khu nhà của một đệ tử 

quy y với tôi là ông Hạ Hinh Bồi chưa bị mắc họa. Ấy là vì trong lúc 

chiến sự dữ dội, cả nhà ông ta cùng niệm thánh hiệu Quán Thế Âm Bồ 

Tát. Ðiều kỳ lạ nhất là bảy ngày sau khi cuộc chiến nổ ra, cả nhà bọn họ 

mới  được  Thập  Cửu  Lộ  Quân41  cứu  ra;  đến lúc đình  chiến  trở về nhà, 

mọi vật trong nhà chẳng bị mất thứ gì. Nếu Bồ Tát chẳng gia hộ, che chở 

thì làm sao mà được như vậy? Ðó là do ông ta làm việc cho một tòa soạn 

nhật  báo  đã  mấy  mươi  năm,  vợ  chồng  đều  ăn  chay,  niệm  Phật  rất  chí 

thành. Do vậy biết: Quán Âm Bồ Tát đại từ, đại bi, nếu gặp tai nạn, một 

phen xưng niệm thánh hiệu, chắc chắn được cứu vớt, che chở. 

Nếu nói: “Người đời ngàn vạn, tai nạn phát sanh dồn dập, Quán Âm 

Bồ Tát chỉ có một mình, làm sao có thể cùng lúc đến cứu vớt, che chở 

từng người được? Dù có cứu giúp, che chở, cũng mệt nhọc khôn xiết!” 

Thật chẳng biết trọn không phải là Quán Âm Bồ Tát đến từng chỗ cứu 

giúp, mà chính là Quán Âm trong tâm chúng sanh cứu giúp đó thôi!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, Thượng Hải Hộ Quốc Tức Tai Pháp 

 Ngữ)  

* Thánh hiệu Quán Âm chính là chỗ nương tựa lớn lao cho hiện thời, 

hãy  nên  khuyên  hết  thảy  mọi  người  cùng  niệm.  Nếu  là  người  tu  Tịnh 

nghiệp,  ngoài  những  lúc  niệm  Phật,  hãy  nên  chuyên  niệm  [thánh  hiệu 

Quán Thế Âm]. Đối với kẻ chưa phát tâm, hãy dạy họ chuyên niệm do vì 

họ dốc chí mong được Đại Sĩ che chở, gia bị ngõ hầu tiêu diệt tai họa. 

Đợi cho đến khi họ đã sanh được lòng tin, lại dạy họ lấy niệm Phật làm 

chuyện chánh, niệm Quán Âm để phụ trợ; nhưng niệm Quán Âm để cầu 

sanh Tây Phương thì cũng được như nguyện.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Châu Bá Tù – 15)  



41 Thập Cửu Lộ Quân là một cánh quân của quân đội Trung Hoa Dân Quốc, tương 

đương với cấp quân đoàn. Tiền thân mang tên Việt Quân Đệ Nhất Sư (sư đoàn thứ 

nhất của tỉnh Quảng Đông), năm 1926 đổi tên là Quốc Dân Cách Mạng Quân Đệ Tứ 

Quân (quân đoàn thứ tư của quân đội cách mạng Trung Hoa Dân Quốc). Khi quân 

đội  Trung  Hoa  Dân  Quốc  tiến  hành  Bắc  Phạt  (dẹp  tan  các  tướng  lãnh  quân  phiệt 

xưng hùng ở miền Bắc Trung Hoa), Đệ Tứ Quân lập rất nhiều chiến tích. Năm 1930, 

do quân số ngày càng lớn mạnh, nhất là sư đoàn thứ mười một của Đệ Tứ Quân đã 

giúp cho Tưởng Giới Thạch đánh thắng được Phùng Ngọc Tường và Diêm Tích Sơn 

nên đã được đổi tên thành Thập Cửu Lộ Quân, do đích thân Tưởng Giới Thạch chỉ 

huy. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 67 

*  Niệm  Phật,  niệm  Quán  Âm  đều  có  thể  tiêu  tai  thoát  nạn  thì  lúc 

bình thường hãy nên niệm Phật cho nhiều, niệm Quán Âm ít hơn. Gặp 

khi hoạn nạn, hãy  nên  chuyên niệm  Quán  Âm  do  Quán  Âm  bi  tâm  tha 

thiết,  có  túc  duyên  sâu  đậm  với  chúng  sanh  phương  này.  Chớ  nên  do 

thấy nói như vậy, bèn nói “Phật chẳng từ bi bằng Quán Âm!” Cần biết 

rằng Quán Âm là đấng thay Phật rủ lòng Từ cứu khổ. Ngay như khi Phật 

Thích Ca tại thế, cũng thường dạy chúng sanh khổ nạn niệm Quán Âm, 

huống gì bọn phàm phu chúng ta ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, 

 quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Ninh Đức Tấn - 15) 

* Bốn mươi tám nguyện của A Di Đà Phật lẽ đâu chẳng có chuyện 

cứu khổ ách? Quán Âm Bồ Tát tùy cơ chỉ dạy, há lẽ nào chẳng tiếp dẫn 

vãng sanh Tây Phương? Sanh về Tây hãy nên lấy tín nguyện làm gốc, 

nếu  gặp  nguy  hiểm  bèn  niệm  Quán  Âm.  Có  tín  nguyện  thì  khi  mạng 

chung quyết định sanh về Tây Phương, hoặc chỉ chuyên nhất niệm A Di 

Đà thì gặp khổ ách cũng được giải thoát.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam 

 Biên, quyển 1, Thư trả lời pháp sư Như Sầm hỏi thay cho bạn)  

*  Để cứu tai nạn, nên  chọn  cách nào khiến cho hết thảy  mọi người 

đều có thể niệm được thì mới có ích lớn lao. Dù có in chú Ma Lợi Chi 

Thiên cho nhiều, cũng khó thể sử dụng trong lúc đại kiếp đối đầu này, 

hãy nên bỏ [ý định ấy]! Dạy người khác niệm thánh hiệu Quán Âm, dẫu 

là đứa trẻ lên ba cũng có thể niệm được... Chớ nói niệm chú Ma Lợi Chi 

Thiên lợi ích lớn lao, còn niệm Quán Âm lợi ích nhỏ nhoi! Dẫu chú ấy 

do chính đức Quán Âm thị hiện [thân Ma Lợi Chi Thiên] nói ra, vẫn nên 

chú trọng niệm [thánh hiệu Quán Âm]. 

Ông  tín  tâm  tuy  tốt,  nhưng  chẳng  biết  lý  cao  tột  “một  pháp  nhiếp 

khắp hết thảy pháp” và chẳng biết “lúc khẩn yếu thì càng đơn giản càng 

hay!” Nho giáo cũng nói:  “Bác học nhi tường thuyết chi, tương dĩ phản 

 thuyết ước dã” (Học tập rộng rãi, giải nói tường tận chỉ nhằm mục đích: 

Sau khi dung hội, quán thông rồi, sẽ hướng về chỗ giản ước)42. Nếu ông 

biết đến nghĩa này, sẽ thấy lời Quang luận định là chí lý.  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Biên Vô (Huệ Thông))  

3. Dạy cách đối trị tập khí  



42 Đây là một câu nói của Mạnh Tử được ghi trong thiên Ly Lâu Hạ sách Mạnh Tử. 

Chúng tôi dịch câu này theo cách diễn giải của sách Tứ Thư Bạch Thoại Chú Giải. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 68 

* Niệm Phật muốn được nhất tâm, ắt phải phát tâm chân thật vì liễu 

sanh tử, chẳng vì để được người đời gọi ta bằng danh xưng là “kẻ chân 

thật  tu  hành”.  Lúc  niệm  phải  từng  chữ,  từng  câu  từ  tâm  phát  khởi,  từ 

miệng thốt ra, lọt vào tai, một câu như thế, trăm ngàn vạn câu cũng như 

thế. Làm được như vậy thì vọng niệm không do đâu khởi được, tâm và 

Phật tự có thể khế hợp!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, 

 quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Châu Quần Tranh)  

* Lúc niệm Phật chẳng thể khẩn thiết là vì không biết Sa Bà là khổ, 

Cực Lạc là vui vậy! Nếu nghĩ đến thân người khó được, khó sanh vào 

chính giữa đất nước, Phật pháp khó gặp gỡ, pháp môn Tịnh Độ lại càng 

khó gặp gỡ. Nếu không nhất tâm niệm Phật, một khi hơi thở không hít 

vào  được,  chắc chắn  sẽ  theo  ác nghiệp  nặng  nề nhất trong đời  này  hay 

đời trước đọa vào tam đồ ác đạo, chịu khổ bao kiếp dài lâu, trọn không 

có  ngày  thoát  ra.  Như  vậy  chính  là   “nghĩ  địa  ngục  khổ,  phát  tâm  Bồ 

 Đề”.   

Bồ Đề tâm là tâm địa lợi mình, lợi người. Tâm ấy vừa phát ra liền 

giống đồ vật nhiễm điện, như thuốc pha thêm lưu huỳnh, sức chúng rất 

lớn,  lại  rất  mau  chóng.  Điều  này  [có  công  năng]  tiêu  nghiệp  chướng, 

tăng  phước  huệ;  không  phước  đức,  thiện  căn  bình  thường  nào  có  thể 

sánh ví cho được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 

 1, Thư trả lời cư sĩ Trần Huệ Siêu) 

*  Niệm  Phật  phải  luôn  nghĩ  mình  sắp  chết,  sắp  bị  đọa  địa  ngục  thì 

không khẩn thiết cũng sẽ tự khẩn thiết, không tương ứng cũng tự tương 

ứng;  vì  cái  tâm  sợ  khổ  mà  niệm  Phật  chính  là  diệu  pháp  bậc  nhất  để 

thoát  khổ,  cũng  là  diệu  pháp  bậc  nhất  để  tùy  duyên  tiêu  nghiệp.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ X… ở 

 Vĩnh Gia - 6) 

* Niệm Phật tâm không quy nhất là do tâm sanh tử chưa khẩn thiết. 

Nếu nghĩ như đang bị nước cuốn lửa đốt, không được cứu giúp, tưởng 

sắp bị chết, tưởng sắp đọa địa ngục thì tâm sẽ tự quy nhất, không cần 

đến diệu pháp nào khác. Vì thế, trong kinh thường nói:  “Nghĩ tới sự khổ 

 trong cõi địa ngục, phát tâm Bồ Đề”.  Đấy chính là khai thị thiết yếu nhất 

của  đức  Đại  Giác  Thế  Tôn,  tiếc  là  con  người  chẳng  chịu  thật  sự  suy 

nghĩ! 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 69 

Nỗi khổ trong địa ngục so với sự thảm thương của nước - lửa thì sâu 

nặng hơn vô lượng vô biên lần. Thế mà nghĩ đến nước dâng lửa đốt bèn 

run rẩy, nghĩ đến địa ngục lại coi thường, là vì một đằng do tâm lực nhỏ 

nhoi chẳng thể thấu hiểu sự khổ ấy, còn một đằng là chính mắt thấy, bất 

giác lông tóc đều dựng đứng!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Bao Sư Hiền) 

* Lúc trì Phật hiệu, tạp niệm tơi bời, đấy chính là hiện tượng lắm tri 

nhiều kiến, tâm không có chánh niệm. Muốn cho hiện tượng ấy chẳng 

xuất hiện thì chỉ chuyên tâm  đau đáu nghĩ chính mình sắp chết, chỉ sợ 

đọa ngay vào ác đạo, dốc chí niệm Phật, chẳng khởi lên những ý niệm 

khác,  lâu  ngày  sẽ  được  trong  lặng.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tam  Biên, 

 quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Đinh Phổ Tịnh)  

* Nay  may  mắn được làm thân đại trượng phu, lại được nghe pháp 

môn Tịnh Độ khó được nghe nhất, có dám để quang âm hữu hạn bị tiêu 

hao  hết  sạch  nơi  thanh  sắc,  vật  chất,  lợi  lộc,  khiến  cho  vẫn  sống  thừa 

chết uổng y như cũ, vẫn bị trầm luân lục đạo, không mong có ngày thoát 

ra  hay  sao?  Phải  đem  một  chữ  Chết  (chữ  Chết  này  hay  lắm)  dán  cho  rủ 

xuống  trán!  Phàm  khi  những  cảnh  tham  luyến  [đáng  lẽ]  chẳng  nên  có 

[mà lại] hiện tiền liền biết đấy chính là vạc sôi, lò than của chính mình, 

sẽ trọn chẳng đến nỗi như con thiêu thân gieo mình vào lửa, tự đốt thân 

mình. Phàm với những chuyện thuộc về bổn phận nên làm, liền biết đấy 

chính  là  bè  Từ  để  thoát  khổ  của  ta  vậy,  quyết  chẳng  đến  nỗi  thấy  việc 

nhân bèn nhường cho người khác, thấy điều nghĩa chẳng làm. Như vậy 

thì  trần  cảnh  sẽ  trở  thành  duyên  để  nhập  đạo,  cần  gì  phải  tuyệt  sạch 

muôn  duyên  mới  tu  hành  được?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng 

 Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ X... ở Ninh Ba) 

* Con người ở trong thế gian chẳng thể siêu phàm nhập thánh, liễu 

sanh thoát tử đều là do vọng niệm gây nên. Nay trong lúc niệm Phật, liền 

nghĩ như chính mình đã chết, chưa được vãng sanh, trong mỗi một niệm 

đều gác bỏ tất cả hết thảy tình niệm thế gian ra ngoài. Trừ một câu Phật 

hiệu ra, không có một niệm nào để được! Làm thế nào để niệm được như 

thế? Là vì ta đã chết rồi, tất cả hết thảy vọng niệm đều chẳng vướng mắc 

nữa. Niệm được như thế ắt sẽ có lợi ích lớn lao.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Châu Trọng Hoa - 2) 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 70 

*  Lúc  sơ  tâm  niệm  Phật,  chưa  tự  chứng  được  tam-muội,  ai  có  thể 

không có vọng niệm cho được? Quý sao tâm thường giác chiếu, chẳng 

chuyển theo vọng, ví như quân hai bên đối địch, ắt phải giữ vững thành 

quách của chính mình, chẳng cho quân giặc xâm phạm tí ti nào, đợi khi 

giặc vừa tấn công bèn đánh chặn đầu. Ắt phải xua quân Chánh Giác vây 

kín  bốn  mặt  khiến  cho  chúng  nó  không  lối  lên  trời,  không  nẻo  chui 

xuống đất, khiến chúng sợ bị diệt chủng, liền đua nhau quy hàng. Quan 

trọng  nhất  là  chủ  soái  không  mê  muội,  không  lười  nhác,  thường  luôn 

tỉnh táo mà thôi! Nếu  mê  muội, lười nhác thì chẳng những không diệt 

được giặc mà trái lại còn bị giặc diệt. Do vậy, người niệm Phật không 

biết nhiếp tâm thì càng niệm càng sanh vọng tưởng. Nếu nhiếp được tâm 

thì vọng niệm sẽ dần dần mỏng nhẹ, cho đến không còn nữa! Vì thế, nói:  



 Học đạo do như thủ cấm thành, 

  

 Trú phòng lục tặc, dạ tỉnh tỉnh, 

       Tướng quân chủ soái năng hành lệnh, 

  

 Bất động can qua định thái bình. 

(Tạm dịch:  



Học đạo dường như giữ cấm thành, 



Ngày phòng sáu giặc, đêm thường tỉnh, 

Tướng quân chủ soái nghiêm quân lệnh, 

Chẳng dấy can qua, quyết thái bình)  

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư Từ 

 Ngạn Như và Từ Dật Như)  

* Hướng ngoại rong ruổi tìm cầu, chẳng biết phản chiếu hồi quang. 

Học Phật như thế rất khó được lợi ích thật sự! Mạnh Tử nói:  “Học vấn 

 chi đạo vô tha, cầu kỳ phóng tâm nhi dĩ hỹ” (Đạo học vấn chẳng có gì 

khác, cầu sao buông được cái tâm mà thôi!)  Ông học Phật mà chẳng biết 

lắng lòng niệm Phật, đối với Nho Giáo còn chưa thật sự tuân thủ, huống 

gì đối với Phật giáo là pháp thật sự lắng lòng ư? (Ý nói “lắng lòng chẳng để 

nó rong ruổi theo bên ngoài”, người biên tập kính cẩn ghi chú). 

Quán Thế Âm Bồ Tát xoay trở lại nghe nơi Tự Tánh, Đại Thế Chí 

Bồ Tát nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, kinh Kim Cang “không trụ 

vào đâu để sanh tâm, chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp 

để hành bố thí, cho đến vạn hạnh”; Tâm Kinh  “soi thấy năm Uẩn đều 

 không”  đều nhằm dạy cho con người diệu pháp “từ cảnh biết được tâm” 

vậy. Nếu cứ một mực muốn xem rộng khắp hết thảy [các kinh điển, sách 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 71 

vở] thì sẽ không có lợi ích gì. Hễ nghiệp chướng chưa tiêu, sẽ chưa đạt 

lợi ích ấy (tức lợi ích do học rộng, nghe nhiều), mà trước hết còn bị mắc 

bệnh!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời 

 cư sĩ Mã Khế Tây - 3)  

*  Chỗ  quan  trọng  trong  việc  tu  hành  chính  là  đối  trị  tập  khí  phiền 

não. Tập khí ít đi một phần thì công phu tiến thêm được một phần. Có 

người càng ra sức tu hành, tập khí càng dấy động là vì chỉ biết tu trì theo 

mặt  sự  tướng,  chẳng  biết  phản  chiếu  hồi  quang,  kiên  quyết  trừ  khử 

những vọng tình trong tâm họ mà ra. Nếu ngay trong lúc bình thời đã đề 

phòng sẵn, thì lúc gặp cảnh đụng duyên, phiền não sẽ chẳng phát khởi. 

Nếu bình thời biết được thân tâm ta đây hoàn toàn thuộc về huyễn vọng, 

cầu  lấy  thực  thể,  thực  tánh  của  Ngã  hoàn  toàn  chẳng  thể  được  thì  đã 

không  có  Ngã,  nào  còn  có  nhân  cảnh  (cảnh  nơi  nhân),  nhân  nhân  (đối 

tượng con người nơi nhân) mà hòng sanh khởi những chuyện phiền não! 

Đây chính là phương pháp giải quyết tối thiết yếu từ trên căn bản vậy! 

Nếu như chẳng thể  hiểu  chắc thật  Ngã  Không, hãy  nên nương  theo 

pháp Ngũ Đình Tâm Quán do đức Như Lai đã dạy để đối trị (Ngũ Đình 

Tâm nghĩa là dùng năm pháp này để điều hòa, ngưng lặng cái tâm, khiến cho tâm an 

trụ, chẳng bị chuyển theo cảnh nữa!) Có nghĩa là: Chúng sanh nhiều tham thì 

hành Bất Tịnh Quán; chúng sanh nhiều sân thì hành Từ Bi Quán; chúng 

sanh nhiều tán loạn thì hành  Sổ  Tức  Quán; chúng sanh ngu si  thì hành 

Nhân Duyên Quán, chúng sanh nhiều chướng thì hành Niệm Phật Quán. 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 4, Dạy những nghĩa lý 

 về pháp môn Tịnh Độ và cách đối trị nóng giận)  

* Còn là phàm phu, ai không phiền não? Phải đề phòng trước trong 

lúc bình thời; tự nhiên gặp cảnh chạm duyên, phiền não chẳng đến nỗi 

bộc phát. Dẫu có phát cũng sẽ nhanh chóng giác chiếu khiến phiền não 

bị tiêu diệt. 

Cảnh khởi phiền não, nào phải chỉ một, nhưng kể ra những cảnh gây 

nên phiền não nhiều nhất chỉ có mấy thứ như tài sắc và thuận  - nghịch 

mà thôi. Nếu biết của cải vô nghĩa, hại quá rắn độc, sẽ chẳng lâm vào 

cảnh phiền não vì lấy của cẩu thả. [Biết] tạo phương tiện cho người, rốt 

cuộc  vẫn  là  tạo  tiền  trình  cho  chính  mình,  khi  gặp  kẻ  cùng  quẫn,  cấp 

bách,  hoạn  nạn  cầu  cứu,  sẽ  không  bị  phiền  não  bởi  tiếc  của  rồi  chẳng 

chịu giúp cho.  Về sắc thì dẫu đối trước dung mạo như hoa, như ngọc, 

tâm thường giữ ý tưởng coi như chị, như em. Dẫu nhìn thấy kỹ nữ, vẫn 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 72 

nghĩ như thế, sanh lòng thương xót, sanh tâm độ thoát, sẽ không bị phiền 

não “thấy sắc đẹp động lòng ham muốn”. Vợ chồng kính trọng nhau như 

khách, coi thê thiếp như ân nhân giúp mình có con nối dõi, chẳng dám 

coi họ như món đồ thỏa dục hành lạc thì không bị phiền não “do ham sắc 

dục đến nỗi diệt thân, vợ không thể sanh, con không thể trưởng thành”. 

Dạy  dỗ,  uốn  nắn  con  cái  từ  nhỏ  sẽ  không  có  phiền  não  “con  cái  ngỗ 

nghịch  đối  với  cha  mẹ,  bại  hoại  môn  phong”.  Còn  như  gặp  kẻ  ngang 

ngược, hãy nên sanh lòng thương xót, thương nó vô tri, không biết suy 

xét. 

Lại  nên  nghĩ  do  mình  đời  trước  từng  não  hại  nó  nên  nay  mới  gặp 

cảnh này hòng trả nợ xưa, tâm sanh hoan hỷ, sẽ không có phiền não báo 

thù ngang trái. Nhưng những điều vừa nói trên đây là dành dạy cho kẻ sơ 

cơ. Nếu là bậc đại sĩ tu lâu đã hiểu rõ Ngã Không thì vô tận phiền não 

đều hóa thành đại quang minh tạng.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng 

 Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân - 4)  

*  Con  người  hằng  ngày  khổ  sở  trong  phiền  não,  vẫn  chẳng  biết  là 

phiền não. Nếu biết là phiền não thì phiền não sẽ tiêu diệt.  (Tâm vốn là 

Phật, nhưng do phiền não chưa trừ, oan uổng làm chúng sanh. Nhưng nếu có thể tiêu 

diệt phiền não thì Phật tánh sẵn có sẽ tự nhiên hiển hiện. Xin xem lá thư trả lời cư sĩ 

Viên Văn Thuần trong bộ Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên). Ví 

như tưởng lầm gã trộm cắp là người nhà thì tất cả của cải trong nhà đều 

bị  hắn  trộm  mất.  Nếu  biết  là  giặc,  hắn  liền  trốn  đi.  Vàng  chẳng  luyện 

chẳng ròng, đao chẳng mài chẳng bén; chẳng từng trải phiền não thì gặp 

cảnh phiền não tâm thần sẽ tán loạn. Biết nó chẳng có thế lực gì, chuyện 

nhọc tâm mệt trí nẩy sanh đều do ta tự chuốc lấy. 

Kinh dạy:  “Nếu biết Ngã Không, ai bị hủy báng?”  Nay phỏng theo 

đó, nói:  “Nếu biết là vô ngã, phiền não nào sanh?”  Thí dụ của ông rất 

có  đạo  lý.  Cổ  nhân  nói:   “Vạn  cảnh  bổn  nhàn,  duy  tâm  tự  náo.  Tâm 

 nhược bất sanh, cảnh tự như như”  (Muôn cảnh vốn nhàn, chỉ có tâm tự 

rộn. Nếu tâm không sanh, cảnh tự như như).  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Trần Phi Thanh - 4)   

* Tam Chướng là Phiền Não Chướng, Nghiệp Chướng, Báo Chướng. 

Phiền  Não  chính  là  vô  minh,  còn  gọi  là  Hoặc,  tức  là  chẳng  hiểu  lý 

([“chẳng hiểu lý”] chính là tham - sân - si), lầm lạc khởi lên các thứ tâm niệm 

chẳng thuận lý (Muốn diệt những tâm niệm chẳng thuận lý, trước hết phải hiểu rõ 

hết thảy các pháp đều là Khổ, là Không, là Vô Thường, là Vô Ngã, thì ba độc tham - 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 73 

sân  -  si  không  cách  gì  dấy  lên  được.  Hãy  xem  lá  thư  gởi  cho  ông  Tạ  Dung  Thoát 

trong Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên). 

Nghiệp tức là do cái tâm “tham - sân - si phiền não” bèn làm những 

chuyện ác giết - trộm - dâm v.v… vì thế gọi là Nghiệp. Nghiệp đã thành, 

thì tương lai nhất định phải chịu các thứ khổ báo. Tam Đồ: Đồ (途) là 

đường, là nẻo, có nghĩa thông với nhau. Do các ác nghiệp giết - trộm - 

dâm nên sẽ chịu ác báo trong Tam Đồ là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Ninh 

 Đức Tấn - 6)  

* Tham có nghĩa là thấy cảnh bèn dấy lòng yêu thích. Chúng sanh 

trong Dục Giới đều do dâm dục mà sanh. Dâm dục do ái sanh. Nếu có 

thể quán sát mỗi mỗi kỹ càng thân mình, thân người từ ngoài vào trong 

thì chỉ thấy hờm đất, mồ hôi, đờm rãi, tóc, lông, móng, răng, xương, thịt, 

máu, mủ, đại tiện, tiểu tiện, thối như xác chết, bẩn như chuồng xí, ai có 

thể sanh lòng tham ái đối với vật này cho được! Tham ái đã dứt thì tâm 

địa thanh tịnh. Dùng tâm thanh tịnh niệm danh hiệu Phật, như chất ngọt 

được trộn lẫn, như vải trắng ăn màu, dùng Nhân Địa Tâm khế hợp Quả 

Địa Giác, sự giảm được nửa mà công gấp bội, lợi ích khó thể nghĩ suy! 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 4, Dạy những nghĩa lý 

 về pháp môn Tịnh Độ và cách đối trị nóng giận)  

* Sân tâm chính là tập tánh từ đời trước, nay nghĩ mình đã chết, mặc 

kệ người ta dao cắt hay hương bôi, chẳng ăn nhập gì đến mình. Đối với 

tất cả những cảnh trái ý, cứ nghĩ như mình đã chết, ắt sẽ chẳng khởi tâm 

sân  được  nữa!  Đấy  chính  là  tam-muội  pháp  thủy  do  đức  Như  Lai  đã 

truyền  để  rửa  sạch  khắp  các  kết  nghiệp  của  hết  thảy  chúng  sanh,  chứ 

không phải là Quang tự ý bịa ra đâu nhé!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Cừu Bội Khanh – 2)  

* Tâm sân nếu khởi lên thì vô ích cho người, tổn hại cho mình, nhẹ 

thì cũng khiến cho tâm ý bực bội, xáo động; nặng thì gan lẫn mắt đều bị 

tổn thương. Hãy nên giữ sao cho trong tâm thường có một khối nguyên 

khí thái hòa thì bệnh tật tiêu diệt, phước thọ tăng trưởng.  (Ấn Quang Pháp 

 Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên,  quyển  4,  Dạy  những  nghĩa  lý  về  pháp  môn 

 Tịnh Độ và cách đối trị nóng giận) 

* Ngu si nghĩa là hoàn toàn không có tri thức, tức là nói thế nhân đối 

với cảnh duyên thiện - ác chẳng biết đấy đều là do túc nghiệp chuốc lấy, 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 74 

do hành vi trong hiện tại cảm lấy, lầm lạc bảo là không có nhân quả, báo 

ứng,  và  những  chuyện  đời  trước,  đời  sau  v.v…  Hết  thảy  chúng  sanh 

không có con mắt Huệ, nếu không chấp Đoạn thì lại chấp Thường. Chấp 

Đoạn là nói con người bẩm thụ khí chất của cha mẹ mà sanh ra, trước 

lúc được sanh ra vốn chẳng có vật gì, đến lúc chết rồi, hình hài đã mục 

nát thì hồn cũng phiêu tán; làm gì có đời trước cũng như đời sau! Những 

nhà Nho câu nệ, hẹp hòi cõi này đa phần nói như thế. Chấp Thường là 

nói con người thường làm người, súc vật thường làm súc vật; chẳng biết 

nghiệp do tâm tạo, hình tùy tâm chuyển. 

Thời cổ có kẻ cực độc từ ngay nơi thân ấy biến thành mãng xà, có kẻ 

cực  tàn  bạo, ngay  từ  chính  nơi  thân  ấy  biến  thành  cọp.  Ngay  trong  lúc 

nghiệp  lực  đang  mạnh  mẽ,  dữ  dội,  còn  có  thể  biến  đổi  được  hình  thể, 

huống  chi  nhằm  lúc  sau  khi  chết  đi,  trước  lúc  được  sanh  ra,  thức  do 

nghiệp lôi kéo mà chuyển biến ư? Do vậy, đức Phật nói mười hai nhân 

duyên chính là lời luận bàn xuyên suốt cả ba đời. Nhân trước ắt cảm lấy 

quả sau, quả sau ắt phải có nhân trước. Báo ứng thiện - ác, phước - họa 

xảy  đến  đều  do  tự  mình  làm,  tự  mình  chịu, nào  phải  trời  giáng  xuống! 

Chẳng qua do hành vi của người ấy mà trời đứng ra làm chủ mà thôi43. 

Sanh tử tuần hoàn chẳng có cùng cực, muốn khôi phục bổn tâm để liễu 

sanh tử mà bỏ tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì chẳng thể 

được!  Ba  thứ  Tham  -  Sân  -  Si  là  căn  bản  của  sanh  tử.  Ba  thứ  Tín  - 

Nguyện - Hạnh chính là diệu pháp để liễu sanh tử. Muốn bỏ ba thứ ấy thì 

cần phải tu ba pháp này. Ba pháp này tu đắc lực thì ba thứ ấy tự tiêu diệt. 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 4, Dạy những nghĩa lý 

 về pháp môn Tịnh Độ và cách đối trị nóng giận) 

*  Quý vị  nói  chuyện  đời  ràng buộc, không  cách gì thoát khỏi được 

thì ngay trong lúc bị ràng buộc ấy, chỉ cần không bị chúng xoay chuyển 

thì ràng buộc liền thành cởi gỡ, như gương chiếu hình tượng, hình đến 

chẳng cự tuyệt, hình đi chẳng giữ lại. Nếu không biết nghĩa này, dẫu có 

trừ sạch mọi chuyện thế tục không còn có chuyện gì phải lo toan, cũng 

vẫn bị  cái tâm  vọng tưởng, tán loạn, ràng  buộc kiên  cố,  chẳng  thể gột 

rửa, thoát khỏi. Người học đạo phải hành xử thuận theo địa vị, tận hết 

bổn phận của mình. Như thế thì dù suốt ngày việc đời ràng buộc, nhưng 

suốt ngày vẫn cứ tiêu dao ngoài vật. Câu nói  “nhất tâm vô trụ, vạn cảnh 



43 Tức là đứng ra làm người thực hiện họa phước ứng với nhân quả chứ không phải 

trời cố ý giáng họa hay ban phước! 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 75 

 đều nhàn, chẳng ghét lục trần, vẫn đồng Chánh Giác”  chính là nói về 

điều này  vậy.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, 

 Thư trả lời cư sĩ Từ Ngạn Như và Từ Dật Như)  

* Muốn cho chân tri hiển hiện thì trong lời lẽ hành vi hằng ngày phải 

thường  khởi  giác  chiếu,  chẳng  để  cho  hết  thảy  tình  tưởng  trái  lý  tạm 

chớm trong tâm. Thường khiến cho tâm này rỗng sáng thông suốt, như 

gương  đặt  trên  đài,  hễ  có  cảnh  liền  hiện  bóng,  chỉ  chiếu  cảnh  trước 

gương, chẳng bị cảnh chuyển. Xấu - tốt tự nó, can chi đến ta? Đến chẳng 

mong ngóng, đi không lưu luyến. Nếu tình tưởng trái lý vừa mới chớm 

nẩy, liền nghiêm ngặt đối trị, trừ khử cho hết sạch.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 3, Lời tựa đúc bản kẽm lưu thông sách Tứ Huấn 

 của ông Viên Liễu Phàm) 

* Một niệm của chúng sanh và một niệm của Phật không hai, do mê 

chưa  ngộ  nên  toàn  bộ  trí  huệ  đức  tướng  biến  thành  phiền  não  nghiệp 

khổ. Tâm vốn là một, do mê - ngộ sai khác nên khổ - vui khác biệt! Do 

vậy, biết: Một niệm tâm tánh vốn là biển trí huệ công đức. Do phiền não 

chướng lấp, không có trí huệ chiếu tỏ thì toàn thể biến thành biển phiền 

não nghiệp khổ. Nay dùng trí huệ giác chiếu thì biển phiền não nghiệp 

khổ liền biến thành biển trí huệ công đức. Vì thế, kinh Hoa Nghiêm nói: 

 “Hết thảy chúng sanh đều đầy đủ trí huệ đức tướng của Như Lai, nhưng 

 vì vọng tưởng, chấp trước, nên chẳng thể chứng đắc. Nếu lìa vọng tưởng 

 thì Nhất Thiết Trí, Vô Ngại Trí đều được hiện  tiền”.   (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Trần Phi Thanh - 3) 

*  Bản  thể  của  cái  tâm  chẳng  khác  với  Phật,  cho  nên  đức  Phật  dạy 

con  người  niệm  Phật,  dùng  lửa  trí  huệ  từ  sức  thần  thông,  oai  đức  của 

Phật để chưng luyện Phật tâm đang bị xen tạp phiền não Hoặc nghiệp 

của phàm phu, ngõ hầu phiền não Hoặc nghiệp ấy đều bị tiêu diệt, rơi rớt 

tứ tán, chỉ còn giữ lại cái tâm thanh tịnh thuần chân thì mới có thể bảo: 

 “Tâm tức Phật, Phật tức tâm”.  Chưa đạt đến địa vị ấy [dẫu có nói “Tự 

 tâm làm Phật, tâm Phật này độ tự tâm, ta chính là Phật, Phật chính là 

 tâm, tâm chính là Phật”] thì chẳng qua là dạy về thể tánh [của cái tâm] 

mà thôi! Nếu luận về Tướng (sự tướng) và Dụng (lực dụng) thì đều hoàn 

toàn chẳng phải!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời cư 

 sĩ Châu Trần Huệ Tịnh)  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 76 

*  Niệm  Phật  cũng  là  pháp  dưỡng  khí  điều  thần,  mà  cũng  là  pháp 

tham cứu bản lai diện mục! Vì sao nói thế? Cái tâm của chúng ta thường 

luôn rối loạn, nếu chí thành niệm Phật thì sẽ thấy hết thảy tạp niệm vọng 

tưởng dần dần tiêu diệt. Hễ vọng tưởng tiêu diệt thì tâm quy về một mối, 

quy về một mối thì thần khí tự nhiên sung mãn, thông suốt. 

Ông không biết niệm Phật là dứt vọng. Cứ thử niệm đi! Sẽ nhận thấy 

đủ mọi vọng niệm trong tâm đều hiện. Nếu niệm lâu ngày, sẽ tự chẳng 

còn những vọng niệm ấy. Thoạt đầu cảm thấy có vọng niệm, đấy là do 

niệm Phật nên mới hiển lộ được những vọng niệm trong tâm, nếu không 

niệm thì chẳng thấy rõ [tâm có vọng niệm]. Ví như trong nhà thanh tịnh 

không bụi, nhưng một tia nắng lọt qua khe cửa sổ sẽ thấy không biết bao 

nhiêu là bụi! Do ánh nắng thấy rõ bụi trong nhà, vọng trong tâm cũng do 

niệm Phật mà hiện rõ. Nếu thường niệm Phật, tự tâm thanh tịnh. 

Khổng Tử hâm mộ đạo của Nghiêu, Thuấn, Châu Công, niệm niệm 

chẳng quên, nên thấy vua Nghiêu trong canh, thấy vua Thuấn nơi tường, 

thấy Châu Công trong mộng! Đấy là do thường luôn nghĩ nhớ, có khác 

gì niệm Phật! Do tâm miệng của chúng sanh bị phiền não, Hoặc nghiệp 

nhiễm ô, nên Phật dạy hãy dùng tâm miệng xưng niệm hồng danh thánh 

hiệu   “nam-mô  A  Di  Đà  Phật”.   Như  người  nhiễm  hương,  thân  có  mùi 

thơm. Niệm lâu ngày, nghiệp tiêu trí rạng, chướng tận, phước cao, Phật 

tánh sẵn  có nơi tự tâm  sẽ  tự  hiển  hiện.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn Sao  Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Phùng Bất Cửu) 

*  Thánh  nhân  muốn  cho  thiên  hạ  vĩnh  viễn  thái  bình,  nhân  dân 

thường yên vui, bèn đặc biệt soạn ra sách Đại Học để dạy pháp ấy. Vừa 

mở đầu sách, liền nói: “Đại Học chi đạo, tại minh Minh Đức”  (Đạo Đại 

Học  nhằm  làm  sáng  tỏ  Đức  Sáng).  Minh  Đức  chính  là  điều  ai  nấy  đều 

sẵn có, nhưng do thiếu công phu khắc chế ý niệm, tự phản tỉnh, suy xét, 

nên Minh Đức bị tư dục huyễn vọng che lấp chẳng thể hiển hiện để thụ 

dụng được! Cách để làm sáng tỏ [Minh Đức] là “khắc chế ý niệm”. Thứ 

tự của công phu khắc chế ý niệm là “tu thân, chánh tâm, thành ý, trí tri, 

cách vật”. 

“Vật” là gì? Chính là tư dục huyễn vọng được sanh bởi cảnh, chẳng 

hợp thiên lý, chẳng thuận nhân tình, chứ không phải là vật ở bên ngoài! 

Do những tư dục này kết chặt trong tâm, nên tất cả tri kiến đều xuôi theo 

tư dục, trở thành lệch lạc, tà vạy. Như kẻ tham danh tham lợi chỉ biết có 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 77 

lợi, chẳng biết đến hại, kiệt lực lo toan, rất có thể đến nỗi thân bại danh 

liệt! Kẻ yêu vợ thương con chỉ biết đến những điều tốt của vợ con, chẳng 

biết đến những thói xấu của họ, nuôi thành mầm họa, sẽ có thể đến nỗi 

bị tan nhà nát cửa. Đấy đều là do tư dục Tham và Ái sai khiến. Nếu trừ 

khử hết sạch những thứ tư dục chẳng hợp tình hợp lý ấy thì vợ con đúng 

hay sai sẽ tự biết, đối với đường lối để đạt được danh lợi sẽ chẳng cần 

phải đút lót hay mong cầu sai trái nữa! 

Trước hết, phải hiểu chữ Vật này là tư dục huyễn vọng chẳng hợp 

tình hợp lý thì trừ khử nó sẽ là chuyện dễ dàng! Nếu không, suốt đời dốc 

sức cũng chẳng làm gì được nó! Dẫu đọc trọn hết sách vở thế gian cũng 

chỉ trở thành một loài dây leo sống bám vào cội cây [lớn], trở thành một 

gã theo sóng đuổi sóng! Cái họa của món vật tư dục lớn lắm thay! Nếu 

biết  “vật”  ấy  là  oán  gia  sanh  tử  của  chúng  ta,  quyết  chẳng  để  cho  nó 

được tạm tồn tại trong tâm ta, thì chánh tri vốn sẵn có trong cái tâm này 

sẽ tự hiển hiện. Chánh tri đã hiển hiện thì “ý thành, tâm chánh, thân tu” 

sẽ được hướng dẫn xuôi dòng với khí thế như chẻ tre, chẳng mong cầu 

mà tự nhiên được như thế. 

Con người ai cũng đều có thể là Nghiêu - Thuấn, ai cũng đều có thể 

thành Phật, vì hết thảy mọi người ai nấy đều sẵn có Minh Đức, hết thảy 

chúng sanh đều có Phật Tánh. Những kẻ chẳng thể là Nghiêu - Thuấn, 

chẳng thể làm  Phật  đều  do bị  tư dục bít  chặt, chẳng  mạnh  mẽ  đổ  công 

sức khắc chế ý niệm đến nỗi bị tư dục xoay chuyển, luân hồi trong sáu 

nẻo từ kiếp này sang kiếp khác, trọn chẳng có lúc thoát ra, chẳng đáng 

buồn sao? Những kẻ chuyên dạy “cách vật trí tri” mà chẳng dùng nhân 

quả  để  phụ  giúp  cho  sự  hướng  dẫn,  chắc  sẽ  khó  thể  phát  khởi  đại  tâm 

mạnh mẽ, dốc chí tu trì được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, 

 Lời tựa cho sách Vãn Hồi Thế Đạo Nhân Tâm Cùng Trị Cả Gốc Lẫn Ngọn) 

* Ông hai mươi mốt tuổi, biết làm văn làm thơ, chính là đời trước có 

thiện  căn,  nhưng  hãy  nên  khiêm  tốn  náu  mình,  đừng  cậy  thông  minh 

khinh  người!  Học  vấn  càng  rộng  rãi,  càng  cảm  thấy  không  đủ  thì  sự 

thành tựu sau này sẽ khó thể suy lường được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Du Hữu Duy)  

*  Năm  Dân  Quốc  thứ  10  (1921),  Quang  đến  Nam  Kinh,  ông  Ngụy 

Mai  Tôn  (làm  quan  Hàn  Lâm,  lúc  ấy  đã  sáu  mươi  tuổi)  nói  với  Quang:  “Đối 

với  Phật pháp, tôi  cũng  tin tưởng,  cũng  chịu niệm  Phật, sách Văn  Sao 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 78 

của  Sư  tôi  cũng  đã  đọc  rồi,  nhưng  ăn  chay  chưa  được!”  Quang  nói: 

“Người phú quý khó quên tập khí, ông muốn ăn chay xin hãy đọc kỹ bài 

Sớ Quyên Mộ Lập Ao Phóng Sanh tại Nam Tầm, hãy đọc nhiều lượt sẽ 

tự có thể không ăn thịt”. (Bởi phần đầu bài văn ấy giảng “tâm chúng sanh và tâm 

Phật không hai, tiếp đó, dạy chúng sanh trải bao kiếp lần lượt làm cha mẹ, anh em, 

vợ con, quyến thuộc, sanh ra nhau, giết lẫn nhau. Tiếp đến, dẫn kinh  Phạm  Võng, 

Lăng Nghiêm, Lăng Già để làm chứng. [Đọc bài văn ấy xong] chẳng những không 

nỡ ăn, mà còn chẳng dám ăn! Xin xem phần Pháp Ngữ trong pháp hội Tức Tai) Nói 

lời ấy vào ngày Mười Hai tháng Tám, đến tháng Mười là ngày sinh nhật 

sáu mươi tuổi của ông ta, sợ thương tổn tình cảm người khác, ông qua 

Kim Sơn dự sinh nhật, về nhà liền ăn chay trường.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Trác Nhân)  

* Đối với cơm áo và những vật cần thiết cho cái thân, người đời đều 

biết để dành sẵn để khỏi phải lúng túng khi xảy ra chuyện; nhưng đối với 

chuyện liên quan đến thân tâm, tánh mạng, chẳng những không biết sắp 

đặt sẵn, lại còn coi những kẻ chuẩn bị sẵn là si dại, tự mình mặc tình làm 

càn những chuyện dâm, giết, cho là mình có phước, có trí! Chẳng biết 

những kẻ mù, điếc, câm ngọng, tàn phế, không nơi nương tựa trong thế 

gian và trâu, ngựa, lợn, dê, hoặc phục dịch con người, hoặc [đem thân] 

trám  đầy  bụng  miệng  con  người  đều  là  hạng  người  tự  cho  là  mình  có 

phước có trí đã gặt lấy quả báo “tốt đẹp, chân thật” do thứ phước trí ấy! 

 (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tam  Biên,  quyển  2,  Thư  trả  lời  cư  sĩ  Dương  Tông 

 Thận)  

*  Ông đã  biết  [chính  mình]  tánh  tình hung bạo,  hãy  nên  luôn luôn 

nghĩ “ta chuyện gì cũng chẳng bằng người khác”; dẫu cho người ta phụ 

bạc ân đức của chính mình, vẫn thường nghĩ mình đã phụ bạc ân đức của 

người khác! Cảm thấy đối với hết thảy mọi người, ta đều đáng hổ thẹn, 

thiếu  sót  khôn  cùng,  thì  tánh  khí  hung  bạo  sẽ  không  còn  do  đâu  phát 

sanh được nữa! Phàm tánh khí hung bạo đều là do ngạo mạn mà dấy lên. 

Đã biết chính mình chỗ nào cũng có lỗi, tự nhiên tánh khí sẽ hòa hoãn, 

tâm  bình  lặng,  chẳng  tự  ngã  mạn,  cao  ngạo,  lấn  hiếp  người  khác!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Hác Trí Hy)  

*  Nghĩa  lý  trọng  yếu  trong  Phật  pháp  chính  là  “tâm  không  chấp 

trước”. Nếu đã sẵn mang lòng chấp chết cứng [cầu] được đủ mọi cảnh 

giới lợi ích là đã ươm sẵn cái họa bị ma dựa. Nếu trong tâm rỗng rang, 

trừ một câu Phật hiệu ra, không có một niệm nào khác thì được, may ra 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 79 

sẽ chứng đắc vậy.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời 

 pháp sư Minh Đạo)  

* Tự Tri Lục chính là lời lẽ ma mị đáng ghét bậc nhất, dẫn dắt người 

khác lọt vào cảnh ma. Cư sĩ La Tế Đồng ở Thượng Hải có được cuốn 

sách ấy liền cho in thạch bản một ngàn cuốn để biếu tặng người khác. 

Cư sĩ Đinh Quế Tiều muốn lưu truyền rộng rãi bèn bảo Tế Đồng gởi cho 

Quang một gói; còn Quế Tiều tự viết thư cho Quang, cậy Quang viết lời 

tựa để mong được lưu truyền rộng rãi. 

Quang đọc xong, khôn ngăn kinh dị, bèn để nguyên gói sách gởi trả 

lại cho Quế Tiều, cực lực thuật rõ những cái họa của cuốn sách ấy. Bởi 

lẽ, [sách ấy sẽ] lôi kéo những kẻ sơ tâm chẳng dụng công nơi nhất tâm 

chí thành nghĩ nhớ, mà chỉ thường muốn thấy cảnh giới tốt đẹp. Nếu họ 

vừa  thấy  cuốn  sách  này,  do  cái  tâm  cuồng  vọng,  gấp  rút,  thiết  tha, 

thường khởi ý niệm như thế ấy, ắt sẽ đến nỗi dẫn khởi oán gia trong đời 

trước biến hiện những cảnh kẻ ấy hâm mộ và khi vừa được thấy cảnh ấy, 

họ liền sanh lòng hoan hỷ lớn lao, oán gia liền dựa vào thân. Kẻ ấy liền 

mất  trí  điên  cuồng,  Phật  cũng  chẳng  thể  làm  sao  [cứu  giúp  người  ấy] 

được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời cư sĩ Lý Thiếu 

 Viên - 2) 

*  Chuyện  sắc  dục  là  bệnh  chung  của  người  cả  cõi  đời,  chứ  không 

riêng gì hạng trung hạ căn bị sắc mê hoặc. Dù là người thượng căn, nếu 

chẳng luôn canh cánh giữ gìn, luôn nghĩ kinh sợ thì cũng khó khỏi bị mê 

hoặc.  Thử  xem  từ  xưa  đến  nay  bao  nhiêu  hào  kiệt  lỗi  lạc,  kham  làm 

thánh làm hiền, chỉ vì chẳng phá được cửa ải này, đâm ra trở thành kẻ hạ 

ngu  bất  tiếu,  lại  còn  bị  vĩnh  viễn  đọa  trong  ác  đạo,  chẳng  biết  là  bao 

nhiêu! 

Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:   “Nếu  chúng  sanh  thuộc  sáu  đường  trong 

 các thế giới tâm chẳng dâm sẽ chẳng bị sống - chết tiếp nối. Ông tu tam-

 muội  vốn  để  thoát  trần  lao,  dâm  tâm  không  trừ,  chẳng  thể  xuất  trần 

 được!”  Người học đạo, vốn để thoát lìa sanh tử, nếu chẳng đau đáu dứt 

trừ  bệnh  này,  sẽ  khó  thể  thoát  lìa  sanh  tử.  Ngay  như  pháp  môn  Niệm 

Phật tuy có thể đới nghiệp vãng sanh, nhưng nếu tập khí dâm cố kết sẽ bị 

cách  ngăn  cùng  Phật,  khó  thể  cảm  ứng  đạo  giao!  Muốn  tuyệt  cái  họa 

này, không gì bằng trông thấy hết thảy nữ nhân đều khởi thân tưởng, oán 

tưởng, bất tịnh tưởng: 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 80 

1) Thân tưởng là thấy người già coi như mẹ, thấy người lớn hơn coi 

như chị, thấy người trẻ hơn coi như em  gái, thấy trẻ nhỏ coi như con. 

Dục  tâm  dẫu  lừng  lẫy,  trọn  chẳng dám  khởi  ý  niệm  bất  chánh  đối với 

mẹ,  chị,  em,  con.  Xem  hết  thảy  nữ  nhân  đều  là  mẹ,  chị,  em,  con  của 

mình thì lý bèn chế ngự dục, dục không do đâu phát được! 

2) Oán tưởng là phàm thấy gái đẹp bèn khởi tâm ái; do tâm ái đó bèn 

đọa ác đạo, chịu khổ bao kiếp chẳng thể thoát lìa. Như thế thì những gì 

gọi là mỹ lệ, kiều mị, so ra còn độc hại hơn giặc cướp, cọp, sói, rắn độc, 

bò cạp độc, phê sương, trầm độc44 gấp trăm ngàn lần. Với những oan gia 

cực đại ấy nếu vẫn cứ quyến luyến mơ tưởng, há chẳng phải là kẻ mê 

gấp bội ư? 

3) Bất tịnh là vẻ đẹp lộng lẫy rung động lòng người chỉ là một lớp da 

mỏng bên ngoài. Nếu bóc lớp da ấy đi thì chẳng dám nhìn: xương, thịt, 

máu mủ, phân, tiểu, lông, tóc, đầm đìa, ròng ròng, trọn không có vật gì 

đáng  cho  người khác  yêu  mến  được!  Nhưng  do lớp da  mỏng bao bọc, 

nên lầm sanh ái luyến; bình đẹp đựng phân, người ta chẳng muốn nâng 

niu. Nay lớp da mỏng của mỹ nhân chẳng khác cái bình đẹp đẽ, những 

thứ được bọc trong đó còn gớm ghiếc hơn phân nữa! Há nên yêu mến 

lớp da bên ngoài, quên đi những thứ bẩn thỉu chứa bên trong da, lan man 

khởi vọng tưởng ư? 

Nếu chẳng khăng khăng kiêng sợ, đau đáu trừ khử tập khí ấy, sẽ chỉ 

thấy tư chất mỹ lệ khiến cho mũi tên yêu thương lọt thấu xương chẳng 

thể nhổ được.  Thường luôn  như  thế,  lại muốn  chết  đi  chẳng vào  bụng 

người nữ sẽ  chẳng  thể được!  Vào trong bụng người nữ  còn  tạm  được, 

chứ  vào  trong  bụng  súc  sanh  cái  biết  làm  sao  đây?  Thử  suy  nghĩ  đến 

điều này, tâm thần kinh hãi! 

Nhưng muốn thấy cảnh mà chẳng khởi nhiễm tâm thì phải trong lúc 

chưa thấy cảnh, thường khởi ba thứ tưởng này; khi thấy cảnh sẽ tự có thể 

chẳng  bị  cảnh  chuyển.  Nếu  không,  dẫu  không  thấy  cảnh,  ý  vẫn  vấn 

vương, rốt cục vẫn bị tập khí dâm dục ràng buộc. Vì thế, phải nỗ lực gột 



44 Phê sương (砒霜, đúng ra phải đọc là tỳ sương) là chất độc, tức chất arsenic, còn 

gọi  là Thạch Tín hoặc Nhân Ngôn. Trầm độc là  chất  độc của  con chim  Trầm  (鴆, 

còn  đọc  là  Trấm),  một  loài  chim  rất  độc  theo  truyền  thuyết,  tương  truyền  một  cái 

lông của nó rớt xuống sẽ làm chết sạch cả hồ cá. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 81 

trừ các tập khí ác nghiệp thì mới có phần được tự do.  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ X... ở Dũng Giang)  

* Tôi thường nói trong mười phần nhân dân của thế gian thì những 

kẻ chết trực tiếp vì sắc dục chừng bốn phần, kẻ gián tiếp bị chết cũng 

phải  là  bốn  phần,  tức  là  do  sắc  dục  gây  hao  tổn,  chịu  những  cảm  xúc 

khác mà chết. Những kẻ bị chết ấy không ai chẳng đổ thừa cho số mạng, 

nào biết vì tham sắc mà chết, đều chẳng phải do số mạng. Nếu là [chết vì 

số] mạng thì phải là người giữ lòng thanh tịnh, trinh lương, không tham 

dục sự; những kẻ tham sắc kia tự tàn hại đời mình, há có thể nói là vì 

mạng  ư?  Còn  những  người  do  mạng  mà  sống,  mạng  hết  bèn  chết  thì 

chẳng qua chỉ được một hai phần mà thôi! 

Do vậy biết quá nửa thiên hạ đều là kẻ chết oan uổng, mối họa này 

khốc  liệt  có  một  không  hai  trong  cõi  đời,  chẳng  đáng  buồn  ư?  Chẳng 

đáng sợ ư? Cũng có cách chẳng phí một đồng, chẳng tốn chút sức mà trở 

thành bậc đức hạnh cao tột, hưởng yên vui cực lớn, để lại phước ấm vô 

cùng cho con cháu, khiến đời sau được quyến thuộc trinh lương, có phải 

chỉ là kiêng dè dâm đó ư? 

Trước  kia  tôi  đã  trình  bày  đại  lược  về  sự  lợi  -  hại  trong  dâm  tình 

chánh đáng giữa vợ chồng  nay không bàn đến nữa. Còn chuyện tà dâm 

vô liêm, vô sỉ, cực uế, cực ác, chính là dùng thân con người làm chuyện 

thú vật. Do vậy, gái đẹp đến tằng tịu, nữ nhân yêu mị đến quyến rũ, quân 

tử xem như mối họa ương không gì lớn bằng nên bèn cự tuyệt, ắt được 

phước diệu45 chiếu soi, hoàng thiên che chở; tiểu nhân xem điều đó như 

hạnh phúc không gì lớn lao bằng bèn nhận lãnh, ắt đến nỗi tai tinh giáng 

xuống, quỷ thần tru lục. Quân tử do họa được phước, tiểu nhân do họa 

càng thêm họa. Vì thế nói:  “Họa phước vô môn, do con người tự chuốc 

 lấy”.   

Nếu đối với cái ải nữ sắc người đời chẳng thể thấy thấu triệt sẽ khiến 

cho đức hạnh cao tột, an lạc cực lớn, phước ấm vô cùng để lại cho con 

cháu,  quyến  thuộc  trinh  lương  trong  đời  sau  bị  khoảnh  khắc  khoái  lạc 

đoạt  hết!  Buồn  thay!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên, 

 quyển 3, Lời tựa phổ khuyến thọ trì lưu thông sách Dục Hải Hồi Cuồng)  



45 Diệu (曜)  và tinh (星) đều có nghĩa là những ngôi sao, phước diệu là ngôi sao tốt 

lành, tai tinh là ngôi sao rủi ro. Phước diệu và tai tinh có nghĩa là vận tốt và vận rủi. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 82 

* Kẻ thông minh dễ phạm nhất chỉ có sắc dục. Hãy nên thường giữ 

tâm kiêng sợ, đừng để nẩy sanh chút tà vọng nào. Nếu như ngẫu nhiên 

khởi lên ý niệm ấy, liền tưởng: Mỗi một cử động của chúng ta, thiên địa, 

quỷ thần, chư Phật, Bồ Tát không vị nào chẳng biết hết, thấy hết! Trước 

mặt người khác còn chẳng dám làm điều quấy, huống gì là đối trước chỗ 

Phật,  trời  nghiêm  túc  cẩn  mật,  lại  dám  ôm  giữ  ý  niệm  tà  vạy  tệ  hại  và 

làm  chuyện tà vạy  tệ  hại  ư?  Mạnh  Tử nói:   “Sự  thục  vi  đại?  Sự  thân  vi 

 đại. Thủ thục vi đại? Thủ thân vi đại”  (Thờ ai là chuyện lớn? Thờ cha 

mẹ là chuyện lớn. Giữ gì là chuyện lớn? Giữ cái thân là chuyện lớn). 

Nếu không giữ được cái thân, dù có phụng dưỡng cha mẹ cũng chỉ là 

hình thức bề ngoài mà thôi, chứ thật ra là coi rẻ di thể nhận từ cha mẹ, 

đấy chính là bất hiếu lớn lắm! Do vậy, Tăng Tử lúc sắp mất, mới nói: 

 “Phóng  tâm  vô  lự” (Tâm  thảnh  thơi  không  lo  lắng) .   Kinh  Thi  chép: 

 “Chiến chiến cạnh cạnh, như lâm thâm uyên, như lý bạc băng, nhi kim, 

 nhi hậu, ngô tri miễn phù”  (Dè dặt, đề phòng, như vào vực sâu, đi trên 

băng mỏng, hiện thời, mai sau, ta biết tránh khỏi). Chưa đến lúc ấy vẫn 

phải giữ lòng dè dặt, Tăng Tử còn như vậy, huống gì là lũ phàm tục, tầm 

thường chúng ta ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 trả lời cư sĩ Từ Thu Dung) 

* Hễ mỗi khi những ý niệm phẫn nộ, dâm dục, háo thắng, bộp chộp 

v.v… ngẫu nhiên chớm sanh, bèn lập tức nghĩ rằng: “Ta là người niệm 

Phật, há nên dấy lên những tâm niệm này?” Niệm vừa dấy lên bèn dứt, 

lâu ngày,  hết thảy  những ý niệm  hao tổn  tinh thần,  mệt  nhọc  thân xác 

đều không cách chi dấy lên được! Suốt ngày dùng công đức chẳng thể 

nghĩ bàn của đức Phật để gia trì thân tâm, dám bảo đảm chẳng cần đến 

mười ngày sẽ liền thấy hiệu quả lớn lao.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Hồ Tác Sơ)  

*  Nghiệp  chướng  nặng  nề,  tham  sân  lừng  lẫy,  sức  yếu,  tâm  khiếp 

nhược, chỉ nên nhất tâm niệm Phật, lâu ngày các chứng bệnh đều sẽ tự 

khỏi.  Phẩm  Phổ  Môn  nói:   “Nếu  có  chúng  sanh  nhiều  dâm  dục,  nóng 

 giận, ngu si, thường niệm cung kính Quán Thế Âm Bồ Tát liền được lìa 

 khỏi”.  Niệm Phật cũng thế, nhưng phải tận tâm kiệt lực, không còn ngờ 

vực thì cầu gì chẳng được.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh Gia - 5)  

4. Luận về cách giữ gìn tấm lòng, lập phẩm vị  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 83 

* Người niệm Phật phải hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng (tức 

thầy dạy ta và những vị có đạo đức), từ tâm không giết (nên ăn chay trường, hoặc 

ăn chay kỳ. Nếu chưa dứt được ăn mặn thì đừng đích thân giết), tu Thập Thiện 

nghiệp (tức là thân chẳng làm chuyện sát sanh, trộm cắp, tà dâm; miệng chẳng nói 

dối, thêu dệt, nói đôi chiều, nói lời ác; tâm chẳng khởi niệm tham dục, nóng giận, 

ngu si). 

Lại  còn  phải  cha  nhân  từ,  con  hiếu  thuận,  anh  nhường,  em  kính, 

chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành, nghiêm túc tận hết bổn 

phận của chính mình. Chẳng cần biết người khác có trọn hết bổn phận 

đối với ta hay không, ta phải luôn trọn hết phận ta. Nếu có thể đối với 

gia đình và xã hội trọn hết tình nghĩa, tận hết bổn phận thì gọi là “thiện 

nhân”. 

Người  lành  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  chắc  chắn  khi  lâm 

chung liền được vãng sanh bởi tâm hợp với Phật, nên cảm được Phật từ 

tiếp dẫn. Nếu tuy thường niệm Phật, nhưng tâm chẳng nương theo đạo, 

hoặc đối với cha mẹ, anh em, thê thiếp, con cái, bạn bè, xóm làng chẳng 

thể tận hết bổn phận thì tâm đã trái nghịch Phật, khó thể vãng sanh! Do 

tự tâm phát sanh chướng ngại, Phật cũng không có cách nào rủ lòng từ 

tiếp dẫn được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Một lá thư 

 gởi khắp)  

* Nếu do cảnh ngộ không tốt thì hãy lùi một bước, suy nghĩ, thử nghĩ 

coi trong đời kẻ hơn được mình cố nhiên là nhiều, nhưng những người 

không  được  như  mình  cũng  chẳng  ít!  Chỉ  cần  không  đói,  không  rét, 

mong chi đại phú, đại quý? Vui theo mạng trời, tùy ngộ nhi an (an vui 

theo cảnh duyên). Như thế sẽ chuyển được phiền não  thành Bồ Đề, há 

chẳng thể chuyển ưu khổ thành an lạc ư? 

Nếu bị tật bệnh dây dưa thì hãy đau đáu nghĩ thân này là gốc khổ, 

sanh lòng nhàm lìa hết mức, ra sức tu Tịnh nghiệp, thề cầu vãng sanh. 

Chư Phật lấy khổ làm thầy, nên thành Phật đạo. Chúng ta nên lấy bệnh 

làm thuốc, mau cầu xuất ly. 

Phải biết phàm phu đầy dẫy phiền não, nếu không khổ vì bần cùng, 

tật bệnh v.v... ai có thể sẽ không suốt ngày rong ruổi trong trường thanh 

sắc,  danh  lợi,  ai  chịu  trong  lúc  đắc  ý  lừng  lẫy,  quay  đầu  nghĩ  đến  lúc 

chìm đắm trong tương lai? Mạnh Tử nói:  “Trời vì muốn giao phó trách 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 84 

 nhiệm lớn lao cho người nào thì trước hết phải làm khổ tâm chí, nhọc 

 nhằn  gân  cốt  người  ấy,  khiến  thân  người  ấy   đói  khát,  thân  thể  trống 

 thiếu,  gây  nên  những  điều  trái  ngược  với  những  gì  người  ấy  làm.  Do 

 vậy, nẩy  sanh tánh Nhẫn, tăng  thêm [khả  năng làm  được] những điều 

 người ấy không thể làm”.  Do vậy, biết rằng: Trời muốn thành tựu người 

thường hay tạo ra nghịch cảnh, con người chỉ nên thuận theo mạng trời 

là được. 

Cái gọi là  “trách nhiệm lớn”  như Mạnh Tử đã nói chính là tước vị 

thế gian, vậy mà còn phải lo âu, nhọc nhằn như thế mới chẳng phụ lòng 

trời. Huống chi chúng ta là phàm phu sát đất, muốn trên thì gánh vác gia 

nghiệp  của  đấng  Pháp  Vương,  dưới  hóa  độ  pháp  giới  hữu  tình,  nếu 

không bị chút nghèo - bệnh vùi dập thì phàm Hoặc ngày càng lẫy lừng, 

Tịnh nghiệp khó thành, mê muội bản tâm, vĩnh viễn đắm trong ác đạo 

đến tận đời vị lai, không mong có lúc thoát ra. 

Cổ đức từng nói:   “Chẳng trải một phen lạnh buốt xương, há được 

 hoa mai thơm ngát mũi”,  chính là nói về điều này vậy. Hãy nên chí tâm 

niệm Phật để tiêu nghiệp cũ, trọn chẳng nên khởi lòng bực bội, lo nghĩ, 

oán trời hận người, cho là nhân quả hư huyễn, Phật pháp không linh!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Đặng 

 Bá Thành - 2)  

* Sở dĩ tiểu nhân giả vờ làm thiện mà thật ra làm ác là vì nghĩ rằng 

người khác không  biết  mà  mình biết,  chẳng  biết  rằng  những kẻ không 

biết  chỉ  là  phàm  phu  thế  gian  đó  thôi.  Nếu  là  thánh  nhân  đắc  đạo  cố 

nhiên biết rành rẽ; chư thiên, quỷ thần tuy chưa đắc đạo nhưng do quả 

báo đắc Tha Tâm Thông cũng đều biết rõ ràng. Huống hồ Thanh Văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát, chư Phật: Tha Tâm đạo nhãn thấy trọn ba đời như 

nhìn  lòng bàn  tay  ư?  Muốn người khác không  biết,  chỉ  có  chính  mình 

không làm mà thôi! 

Nếu tự mình biết thì thiên địa, quỷ thần, Phật, Bồ Tát v.v… chẳng vị 

nào không biết, không thấy tất cả. Nếu biết nghĩa này thì dẫu ở trong nhà 

tối phòng kín cũng chẳng dám coi thường, biếng nhác. Dẫu nơi người ta 

không biết cũng chẳng dám manh nha ác niệm (ý niệm vừa mới chớm, còn 

kín nhiệm mà tội phước đã cách biệt một trời, một vực. Xin đọc lá thư trả lời cư sĩ 

Cao Thiệu Lân (bức thứ tư) trong Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

Biên), bởi lẽ, thiên địa, quỷ thần, chư Phật, Bồ Tát v.v… đều cùng biết. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 85 

Dẫu là kẻ không biết hổ thẹn, hễ biết được nghĩa này, cũng sẽ hổ thẹn vô 

ngần, huống gì bậc chân tu thực tiễn! 

Vì  thế,  muốn  giảm  bớt  lỗi,  trước  hết  phải  khởi  đầu  từ  chỗ  sợ  chư 

thánh  -  phàm  đều  biết,  đều  thấy.  “Thấy  tiên  triết  nơi  canh,  nơi  tường, 

 cẩn thận, dè dặt ngay cả với bóng áo”  46, vẫn chỉ là lời nói thiển cận ước 

theo tình kiến thế gian. Thật ra, tâm ta cùng mười phương pháp giới bản 

thể hợp nhau khít khao. Do ta mê nên cái biết bị hạn cuộc nơi một thân. 

Mười phương pháp giới thánh nhân triệt chứng Pháp Giới Tạng Tâm sẵn 

có  nơi  tự  tâm,  phàm  hết  thảy  hữu  tình  trong  pháp  giới  khởi  tâm  động 

niệm  thì  các ngài  không gì  chẳng  tự biết,  tự thấy.  Vì  cớ  sao? Vì  cùng 

bẩm thọ Chân Như, ta - người không hai. Nếu biết nghĩa này, ắt sẽ run 

sợ, kiêng dè, chú trọng lòng kính, gìn giữ lòng thành, thoạt đầu phải ra 

sức dứt vọng, lâu ngày không vọng nào có thể khởi được!  (Ác niệm vốn 

thuộc vọng tưởng, nếu không giác chiếu sẽ thành ác thật sự. Nếu có thể giác chiếu thì 

vọng tưởng giảm, chân tâm hiện)  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân - 2)  

*  Người  niệm  Phật  đối  với  mỗi  sự  phải  giữ  lòng  trung  hậu,  khoan 

thứ, tâm luôn đề phòng lỗi hại. Biết lỗi liền sửa, thấy điều nghĩa ắt làm, 

mới hợp với Phật. Người như thế quyết định vãng sanh. Nếu không như 

thế sẽ là trái nghịch Phật, quyết khó cảm  thông!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Trần Tích Châu)  

* Người học Phật trước hết phải biết thực hiện cẩn thận, dè dặt nơi 

nhân quả. Đã có thể thận trọng, dè dặt, thì tà niệm tự trong lặng, đâu đến 

nỗi có những chuyện chẳng đúng pháp! Nếu có, hãy nên dốc sức đoạn 

diệt thì mới là chân thật tu hành. Nếu không, học một đằng, hành một 

nẻo,  tri  kiến  càng  cao,  hành  vi  càng  tệ!  Đấy  chính  là  vết  thương  thấu 

xương của những kẻ học Phật tự xưng là thông gia hiện thời! Nếu chẳng 



46 Nguyên văn:  “Kiến tiên triết ư canh tường, thận độc tri khâm ảnh”.  Canh tường 

(羹  墙)  là  điển  tích  nói  về  vua  Ngu  Thuấn  do  hâm  mộ  đức  hạnh  của  vua  Ðường 

Nghiêu  nên  trong  suốt  ba  năm  ăn  canh  đều  thấy  bóng  vua  Nghiêu  hiện  trong  bát 

canh, ngồi thấy bóng vua Nghiêu hiện trên tường. Ðời sau thường dùng chữ “canh 

tường” để chỉ lòng cung kính, chí thành đến cùng cực. “Thận độc” (愼 獨) là ở một 

mình, hành vi luôn dè dặt, chẳng cẩu thả. “Khâm ảnh” (襟 影) là bóng chiếc áo, lấy 

từ thành ngữ “khâm ảnh vô quý” (襟 影 無 愧: chẳng thẹn với bóng áo). Như vậy 

“thận độc khâm ảnh” ngụ ý hành vi luôn cẩn thận, nghiêm cung, không hề phải hổ 

thẹn với ai, dù ngay cả với bóng của chính mình. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 86 

vướng vào hai khuyết điểm ấy thì học một phần sẽ được một phần lợi ích 

thật sự. (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời cư sĩ Trần Bá 

Đạt - 2)  

*  Các  điều  ác,  những  điều  thiện  đều  là  từ  tâm  địa  mà  luận,  chứ 

không chuyên chỉ về sự thực hành nơi mặt sự tướng mà thôi. Trong tâm 

địa trọn chẳng khởi ác thì toàn thể là thiện, niệm Phật như thế hơn công 

đức của người bình thường niệm Phật trăm ngàn vạn ức lần. Muốn được 

tâm địa “chỉ thiện không ác” thì trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, phải 

chú trọng lòng kính, giữ lòng thành như đối diện Phật, trời, mới hòng đạt 

được! Nếu tâm vừa phóng túng thì các ý niệm không đúng pháp sẽ theo 

nhau khởi lên.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, 

 Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây - 1) 

* Tội dĩ vãng dẫu cực sâu nặng, nhưng nếu chuyên chú chí tâm sám 

hối, sửa đổi tu tập, dùng chánh tri kiến để tu tập Tịnh nghiệp, lợi mình, 

lợi người thì tội chướng như sương tiêu, bầu trời chân tánh rạng ngời. Vì 

thế, kinh nói:  “Thế gian có hai hạng người mạnh mẽ: một là không tạo 

 tội, hai là tạo rồi biết sám hối”.   

Một chữ Hối phải từ tâm khởi. Tâm không hối thật sự, nói gì cũng 

vô  ích!  (Nếu  chẳng  sửa  lỗi,  tu  thiện,  thì  có  bảo  là  sám  hối  vẫn  chỉ  là  nói  xuông, 

chẳng  được  lợi  ích  thật  sự,  xin  xem  bức  thư  thứ  hai  trả  lời  cư  sĩ  Đặng  Bá  Thành 

trong  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên).  Ví  như  đọc  đơn 

thuốc nhưng không uống thuốc, quyết chẳng mong gì lành bệnh! Nếu có 

thể  theo  toa  uống  thuốc,  sẽ  được  bệnh  lành,  thân  yên.  Chỉ  sợ  lập  chí 

chẳng  vững,  một  ngày  nóng,  mười  ngày  lạnh,  chỉ  uổng  có  hư  danh, 

chẳng ích lợi mảy  may gì!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Châu Trí Mậu)  

*  Học  thánh,  học  Phật  đều  lấy   “giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn 

 phận, dứt lòng  tà, giữ  lòng  thành, đừng làm  các điều  ác, vâng  giữ  các 

 điều  lành”   làm  gốc.  Lại  còn  phải  giữ  phận  khiêm  nhường,  ẩn giấu  tài 

năng, noi theo cổ nhân, tận tụy dõi theo đường lối thực tiễn. Làm được 

như vậy thì học vấn lẫn phẩm hạnh đều vượt trỗi những kẻ tầm thường. 

Thông thường  những  kẻ  thông  minh  đều kiêu  căng,  khoe  khoang,  phô 

tài, chua ngoa, khắc bạc, tâm hoàn toàn thiếu sự hàm dưỡng. Kẻ ấy nếu 

không suốt đời trắc trở, ắt sẽ chết yểu lúc trẻ!  (Phàm suy nghĩ, xử sự, đều 

phải sao cho nhân hậu. Nhân hậu thì được phước, bạc bẽo sẽ chẳng được phước gì! 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 87 

Nếu lại khắc bạc, hiểm độc, gian xảo sẽ giống như ngọn núi cao chót vót, mưa cách 

nào cũng không thấm ướt được, bất cứ cây cỏ nào cũng đều chẳng mọc được. Hãy 

đọc lá thư trả lời cư sĩ Kim Thiện Sanh trong bộ Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

Biên)   (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Thượng,  Thư  trả  lời  cư  sĩ  Từ 

 Thư Dung)  

*  Một  chữ  Trung  (忠)  có  ý  nghĩa  xuyên  suốt  vạn  hạnh!  Nếu  con 

người giữ tấm lòng trung, ắt sẽ có hiếu với cha mẹ, kính anh, hòa thuận 

với  họ  hàng,  bạn  bè  tin  cậy,  xót  thương  kẻ  côi  cút,  giúp  đỡ  người  góa 

bụa, nhân từ với mọi người, yêu thương loài vật, chẳng làm các điều ác, 

vâng giữ những điều lành, vì sao vậy? Do trung nên chẳng dối, do chẳng 

dối  nên  trọn  hết  bổn  phận.  Do  trọn  hết  bổn  phận  nên  đối  với  những 

chuyện  thuộc  về  bổn  phận  của  chính  mình  đều  chăm  chú  thực  hiện, 

quyết  chẳng  mắc  lỗi  đối  phó  vờ  vĩnh  cho  xong  chuyện,  chẳng  tận  hết 

lòng, hết sức mình. Trong đời gần đây, tuy đã lật đổ đế chế nhưng mọi 

sự đều phải nói đến trung thì mới chẳng đến nỗi “ta dối gạt, ngươi mắc 

lừa”, luông tuồng, không chuẩn mực vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho bộ Dương Tiêu Sơn Tiên Sinh Ngôn Hạnh Lục) 

5. Đánh giá các phương pháp tu trì 

* Trộm nghĩ: Pháp môn tu trì có hai thứ bất đồng. Nếu cậy vào tự lực 

tu Giới - Định - Huệ để đoạn Hoặc chứng Chân liễu sanh thoát tử thì gọi 

là “pháp môn theo đường lối thông thường”. Nếu đầy đủ lòng tin chân 

thật,  nguyện  thiết  tha,  trì  danh  hiệu  Phật  để  cậy  vào  Phật  từ  lực  vãng 

sanh  Tây  Phương  thì  gọi  là  “pháp  môn  đặc  biệt”.  Đường  lối  thông 

thường  thì  hoàn  toàn  cậy  tự  lực,  còn  đường  lối  đặc  biệt  thì  tự  lực  lẫn 

Phật lực đều có. Nếu có công tu Định  - Huệ đoạn Hoặc sâu xa nhưng 

không chân tín, nguyện thiết, niệm Phật cầu vãng sanh, thì vẫn thuộc về 

tự lực. 

Nay dùng thí dụ để chỉ rõ: Đường lối thông thường giống như vẽ núi 

sông,  ắt  phải  từng  nét  bút,  từng  vạch  một  mới  dần  dần  vẽ  thành.  Còn 

[pháp môn] đặc biệt như chụp cảnh sông núi, dẫu cho mấy mươi tầng núi 

non um tùm, chụp một cái liền đầy đủ. Lại nữa, đường lối thông thường 

như đi đường bộ, người mạnh mẽ  một ngày bất quá đi được một trăm 

mười dặm; còn pháp môn đặc biệt như cưỡi Luân Bảo của Chuyển Luân 

Thánh Vương trong một ngày liền có thể đến khắp bốn đại bộ châu. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 88 

Chúng ta không có tư cách thành Phật ngay lập tức, lại không có thật 

chứng  “đoạn  được  Kiến  Hoặc,  tùy  ý  chẳng  tạo  ác  nghiệp”,  nếu  chẳng 

chuyên tu Tịnh nghiệp để hòng cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh 

thì chỉ e đến tột cùng đời vị lai vẫn cứ phải chịu sống chịu chết trong tam 

đồ lục đạo không cách gì thoát ra được! Chẳng đáng buồn ư? Nguyện 

những người cùng hàng với tôi đều sanh chánh tín.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 3, Lời tựa sách Cận Đại Vãng Sanh Truyện) 

* Chớ bảo duyên tưởng một vị Phật công đức chẳng lớn bằng duyên 

tưởng nhiều  vị  Phật.  Phải biết  A  Di  Đà Phật là  Pháp  Giới  Tạng  Thân, 

một mình Phật A Di Đà có đủ toàn thể công đức của tất cả mười phương 

pháp giới chư Phật, như những hạt châu nơi cái lưới của Thiên Đế, ngàn 

hạt châu in bóng trong một hạt châu, một hạt châu trọn khắp ngàn hạt 

châu, nêu lên một mà thâu trọn tất cả, chẳng thiếu, chẳng thừa. 

Nếu là bậc đại sĩ tu hành đã lâu thì cảnh duyên rộng lớn chẳng ngại, 

cảnh  càng  rộng  tâm  càng  chuyên  nhất.  Nếu  là  kẻ  sơ  tâm  mạt  học  mà 

duyên cảnh rộng thì tâm thức phân tán, nhưng chướng sâu huệ cạn rất có 

thể khiến cho các ma sự khởi lên. Vì thế, đức Phật Thế Tôn ta và chư Tổ 

các đời đều dạy [hành nhân Tịnh Độ hãy] nhất tâm chuyên niệm A Di 

Đà Phật là vì lý do này. 

Đợi đến khi nào niệm Phật chứng được tam-muội thì trăm ngàn pháp 

môn, vô lượng diệu nghĩa, thảy đều đầy đủ. Cổ nhân nói:  “Đã tắm trong 

 biển cả ắt dùng nước trăm sông. Thân đã đến điện Hàm Nguyên, cần gì 

 hỏi Trường An chi nữa!”  có thể nói là hình dung [ý này] khéo nhất.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Cao 

 Thiệu Lân)  

*  Tâm  tánh  của bọn ta giống  hệt  như  Phật, chỉ  do  mê  trái nên  luân 

hồi chẳng ngơi. Như Lai thương xót, tùy cơ thuyết pháp, khiến cho khắp 

mọi hàm thức đều theo đường trở về nhà. Pháp môn tuy nhiều, nhưng 

trọng yếu chỉ có hai, tức là Thiền và Tịnh liễu thoát dễ nhất. Thiền chỉ có 

Tự  Lực,  Tịnh  kiêm  Phật  Lực.  So  sánh hai  pháp,  thì  Tịnh khế  cơ  nhất. 

Như người vượt biển, nhờ vào thuyền bè, mau đến được bờ kia, thân tâm 

thản  nhiên.  Chúng  sanh  đời  Mạt  chỉ  kham  hành  được  pháp  này.  Nếu 

không thì là trái cơ, nhọc nhằn nhưng khó thành! 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 89 

Phát đại Bồ Đề, sanh chân tín nguyện, suốt đời giữ vững, chỉ nghĩ 

đến Phật, niệm đến cùng cực, tình kiến mất sạch, tuy niệm mà vô niệm, 

diệu  nghĩa  Thiền  Giáo  triệt  để  hiển  hiện,  đợi  đến  lúc  lâm  chung  được 

Phật tiếp dẫn, lên thẳng Thượng Phẩm, chứng Vô Sanh Nhẫn. Có một bí 

quyết  tha  thiết  bảo  ban:   “Cạn  lòng  thành,  tận  lòng  kính”,   mầu  nhiệm 

làm sao!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư gởi 

 cư sĩ Ngô Bích Hoa)  

Người biên tập kính cẩn nhận định:  Trong Văn Sao đã giảng rõ sự 

 khó dễ giữa Thiền và Tịnh cũng như lợi ích của sự thành kính không biết 

 bao lần, dặn đi nhắc lại, chỉ có mười câu này đã bao quát không còn sót 

 chút nào! 

* Chớ bảo pháp Trì Danh là thiển cận rồi bỏ bê, tu theo những pháp 

Quán  Tượng,  Quán  Tưởng,  Thật  Tướng !  Phàm  trong  bốn  cách  niệm 

Phật chỉ có Trì Danh là khế cơ nhất. Trì đến nhất tâm bất loạn thì diệu lý 

Thật Tướng hiển lộ toàn thể, Tây Phương diệu cảnh triệt để phô bày trọn 

vẹn.  Do  trì  danh  chứng  được  Thật  Tướng,  chẳng  cần  quán  tưởng  vẫn 

thấy được thấu triệt Tây Phương. 

Một pháp Trì Danh chính là huyền môn để nhập đạo, là đường tắt để 

thành Phật. Người đời nay giáo lý quán pháp chẳng hiểu rõ. Nếu tu quán 

tưởng Thật Tướng rất có thể bị ma dựa, khéo quá hóa  vụng, cầu thăng 

hóa  đọa.  Hãy  nên  tu  hạnh  dễ  hành,  ắt  tự  cảm  được  quả  chí  diệu.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư gởi nữ sĩ Từ Phước 

 Hiền)  

*  Tuy  có  mười  sáu  hạnh  (pháp  quán),  nhưng  hành  giả  tu  tập  phải 

hành từ pháp dễ tu trước, hoặc là quán tướng Bạch Hào47 của Như Lai, 



47 Bạch Hào (Urna laksana): Còn gọi là hào tướng, mi gian bạch hào tướng, bạch hào 

trang nghiêm tướng, mi gian bạch hào nhuyễn bạch đâu-la-miên tướng. Đây là một 

trong 32 tướng hảo của đức Như Lai. Tức là khoảng giữa hai mày Phật có một sợi 

lông mềm mại, trắng, sạch, cuộn tròn, kéo ra dài đến một Tầm (có kinh nói lúc sơ 

sanh dài năm thước Tàu, lúc thành đạo dài một trượng sáu), buông tay ra liền uyển 

chuyển xoay về phía hữu, trông như một con ốc trắng, bên trong rỗng, lóng lánh như 

ống lưu ly. Bạch Hào trông xa như một viên minh châu giữa trán, tỏa quang minh 

chói ngời, quang minh ấy gọi là “bạch hào quang”. Chúng sanh được quang minh ấy 

chạm vào bèn tiêu trừ túc nghiệp, thân tâm yên vui. Tướng này do trong lúc tu nhân, 

Như  Lai  luôn  tán  dương  tùy  hỷ  những  người  tu  tập  Giới  -  Định  -  Huệ.  Theo  kinh 

Quán Phật Tam Muội Hải, tướng Bạch Hào là tướng thù thắng nhất trong vô lượng 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 90 

hoặc  quán  tưởng  pháp  Tạp  Quán  thứ  mười  ba.  Đến  phần  quán  chín 

phẩm, chẳng qua là để cho người ta biết nhân trước và quả sau của hành 

nhân vãng sanh mà thôi. Chỉ mong hiểu rõ là được rồi, thật ra không cần 

phải quán riêng phép này. 

Quán về mặt Lý chẳng thể không biết, nhưng về mặt Sự, phải từ từ 

hành. Nếu không hiểu rõ Lý, quán cảnh chẳng rành, dùng cái tâm tháo 

động, bộp chộp để tu, rất có thể khởi lên ma sự! Khi quán cảnh hiện tiền, 

nếu tâm lầm lạc nẩy sanh ý niệm vui sướng, thì cũng do vui sướng mà 

thành  chướng,  rất  có  thể  bị  lui  sụt  công  tu  tập  từ  trước.  Do  vậy,  kinh 

Lăng  Nghiêm  nói:   “Chẳng  khởi  tâm  tưởng  là  thánh  [cảnh]  thì  gọi  là 

 cảnh giới lành; nếu tưởng là thánh cảnh bèn vướng vào các tà” . Mong 

ông hãy nhất tâm trì danh, bởi đây là hạnh ngàn vạn phần ổn thỏa, thích 

đáng. Đợi đến khi tâm đã quy nhất, tịnh cảnh sẽ tự hiện tiền.  (Ấn Quang 

 Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên,  quyển  2,  Thư  trả  lời  cư  Hoàng  Ngọc 

 Như ở Sùng Minh)  

* Quán tưởng thì chỉ cần quán sao cho đắc lực, cần gì phải quán từ 

đầu đến đuôi, hằng ngày tập đi tập lại! Phật nói ra mười sáu phép Quán 

thì những phép Quán đầu nhằm khiến cho con người biết đến sự trang 

nghiêm của Cực Lạc, [các phép Quán] về chín phẩm vãng sanh ở phần 

sau nhằm làm cho con người biết nhân quả của phép được tu. Mỗi phép 

Quán  đã  biết  thì  qua  một  phép  quán  Phật  sẽ  có  thể  quán  trọn  vẹn  các 

phép Quán kia.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Trả lời những 

 câu hỏi của cư sĩ Khúc Thiên Tường)  

* Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật dạy:  “Tâm này làm Phật, tâm này 

 là Phật”. “Làm Phật”  là quán tưởng tượng Phật, ức niệm Phật đức cũng 

như  Phật  hiệu;  “là  Phật”   nghĩa  là  lúc  quán  tưởng,  ức  niệm,  thì  tướng 

hảo trang nghiêm, phước đức, trí huệ, thần thông, đạo lực của Phật đều 

hiện trong cái tâm quán tưởng, ức niệm ấy, như gương soi hình, giống 

hệt  như  nhau,  không  hai.  Như  vậy,  nếu  tâm  chẳng  làm  Phật  thì  tâm 

chẳng phải là Phật; tâm làm tam thừa thì tâm là tam thừa; tâm làm  lục 

đạo thì tâm là lục đạo. 



tướng của Như Lai (Theo kinh này, ba mươi hai tướng đại nhân chỉ là ba mươi hai 

tướng tiêu biểu, dễ thấy nhất trong vô lượng tướng của Như Lai). 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 91 

Bản thể của tâm giống như một tờ giấy trắng, tác dụng thiện ác nhân 

quả của tâm giống như vẽ Phật hay vẽ địa ngục, đều tùy tâm hiện. Bản 

thể  tuy  đồng,  nhưng  tạo  tác  thật  khác.  Vì  thế  nói:   “Chỉ  là  thánh  mất 

 niệm thành cuồng, cuồng khắc chế được ý niệm bèn thành thánh” , chúng 

ta chẳng nên thận trọng nơi những gì mình nghĩ, mình làm ư?  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 3, Lời tụng và lời tựa bức tranh 

 ngàn vị Phật) 

* Một pháp quán tưởng nếu không hiểu rõ đạo lý, không thông thuộc 

quán cảnh, tâm vọng động mong gấp đạt được, không có chí vững vàng 

chẳng  dời,  ắt  sẽ  bị  tổn  hại  nhiều,  lợi  ích  ít.  Còn  về  Thật  Tướng  Niệm 

Phật chính là diệu hạnh theo đường lối thông thường của hết thảy pháp 

môn trong cả một thời giáo hóa [của đức Phật]. Như pháp Chỉ Quán của 

tông Thiên Thai, pháp Tham Cứu Hướng Thượng của nhà Thiền đều là 

nó cả, tức là niệm đức Phật Thiên Chân48  nơi tự tánh vậy... Niệm đức 

Phật nơi Thật Tướng như thế nói có vẻ dễ dàng, nhưng tu chứng thật là 

khó nhất trong những điều khó. Nếu không phải là bậc đại sĩ tái lai, ai có 

thể đích thân chứng được ngay trong đời này?... 

Một pháp Trì Danh là đại pháp môn “Sự chính là Lý, tuy cạn mà sâu, 

 tu chính là tánh, tâm phàm phu chính là tâm Phật”  vậy. Do Trì Danh 

biết được Thật Tướng ngay nơi Thể, lợi ích ấy rộng sâu. Ngoài cách Trì 

Danh, cứ chuyên tu Thật Tướng thì trong vạn người khó được hai, ba kẻ 

thật chứng; nếu được quả báo như Tô Đông Pha, Tăng Lỗ Công, Trần 

Trung Tú, Vương Thập Bằng v.v… vẫn còn là bậc thượng! Một sự liễu 

sanh thoát tử há có thể dùng chí to, lời lẽ lớn lao để hoàn thành được ư? 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ 

 Ngô Hy Chân - 2)  

* Đức Phật vì chúng sanh trong chín pháp giới nói ra [các kinh Tịnh 

Độ], chúng ta há nên chẳng tự lượng, cứ chuyên chú theo cái nhìn của 

bậc tối thắng ư? Thân trượng sáu hay tám thước, đức Phật đã từng giảng 

qua cho chúng ta. [Đức Phật đã] vì kẻ Hạ Phẩm trước khi đọa địa ngục 

mà  rộng  mở  pháp  Trì  Danh,  tức  là  Quán  Kinh  vẫn  lấy  Trì  Danh  làm 

hạnh thiết yếu nhất. Vô Lượng Thọ Kinh nói cặn kẽ thệ nguyện của Phật 

và những tướng thanh tịnh, đấy chính là bí quyết quan trọng cho người 

tu tập dựa theo kinh Tiểu Bổn (kinh A Di Đà). Do hai kinh này sẽ biết 



48 Đức Phật thiên chân là tên gọi khác của Pháp Thân. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 92 

văn tự của kinh Tiểu Bổn chỉ là toát yếu. Do vậy, biết rằng: Tuy y theo 

Tiểu Bổn, chớ nên nghĩ hai kinh kia không khẩn yếu rồi coi thường! 

Đối  với  sự  tu  trì,  nếu  thật sự  chí thành  thì  một  lần  chiêm  ngưỡng, 

một  lạy,  một  lượt  xưng  danh  đều  tiêu  diệt  được  vô  lượng  tội,  tăng  vô 

lượng phước, chứ không phải là nhất định phải tu theo một cách nào mới 

được! Tâm địa thanh tịnh, thánh cảnh hiện tiền, nhưng đấy vẫn là những 

gì ta sẵn có. Há nên như đứa con nghèo nhặt được vàng bèn mừng vui 

quá  mức  như  điên  như  cuồng?  Đã  có  tình  trạng  ấy,  hoàn  toàn  là  tính 

cách của phàm tình. Nếu chẳng suy xét phản tỉnh, khó khỏi bị ma dựa! 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời sư Tế Thiện)  

* Tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương, cậy vào Phật từ lực 

đới nghiệp vãng sanh. Đấy là pháp môn  “vạn người tu, vạn người đến”  

thẳng  chóng,  ổn  thỏa,  thích  đáng  nhất!  Trước  hết,  phải  thấu  hiểu  được 

nguồn cội của pháp môn này, tâm hiểu cho rõ ràng. Nếu thừa sức, sẽ lại 

nghiên cứu hết thảy kinh luận, các pháp môn đều có thể giúp cho pháp 

môn này.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư sĩ La 

 Thế Phương)  

* Nay đã phát tâm niệm Phật, hãy nên lấy  “tâm tương ứng với Phật, 

 lúc  sống  đạt  được  nhất  tâm  bất  loạn,  khi  báo  thân  đã  tận  liền  lên 

 Thượng Phẩm cõi Cực Lạc”  làm chí hướng, sự nghiệp, chẳng cần phải 

cầu đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Tông môn chú trọng khai ngộ, 

Tịnh tông chú trọng vãng sanh. Kẻ khai ngộ mà chẳng được vãng sanh 

trong trăm người có đến chín mươi kẻ. Người vãng sanh mà chẳng khai 

ngộ thì trong vạn người chẳng có một ai.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam 

 Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Trương Thự Tiêu - 8)  

*  Trước  khi  chưa  được  nhất  tâm, trọn  chẳng  nên  manh  nha  ý  niệm 

thấy  Phật.  Hễ  được  nhất  tâm  thì  tâm  hợp  với  đạo,  tâm  hợp  với  Phật, 

muốn thấy liền thấy ngay, không thấy cũng chẳng trở ngại gì! Nếu muốn 

gấp thấy Phật, tâm niệm lăng xăng, cái ý niệm  muốn thấy Phật cố kết 

trong bụng dạ, trở thành căn bệnh lớn cho việc tu hành. Lâu ngày, oan 

gia nhiều đời nương theo cái tình tưởng vọng động ấy hiện thành thân 

Phật  hầu  báo  túc  oán.  Tự  mình  tâm  không  chánh  kiến,  toàn  thể  là  khí 

phận ma. Hễ thấy [Phật hay cảnh tượng tốt đẹp do kẻ thù trong đời trước 

biến hiện] bèn sanh hoan hỷ, từ đấy ma nhập vào tâm tạng, bị ma dựa 

phát cuồng. Dẫu có Phật sống cũng chẳng biết làm sao được! Chỉ nên 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 93 

nhất tâm, nào cần phải tính sẵn có thấy Phật hay không? Nhất tâm rồi sẽ 

tự  biết  tốt  -  xấu!  Khi  không  thấy  đã  tăng  tiến  công  phu,  thì  khi  được 

thấy, lại càng phải lắng lòng chuyên tu, trọn chẳng mắc lỗi hiểu lầm, chỉ 

có lợi ích thắng tấn. Người thế gian không hiểu lý, vừa có chút tu trì đã 

ôm lòng mong mỏi quá phận. Ví như mài gương, nếu hết bụi nhơ, quang 

minh quyết định tỏa lộ chiếu trời soi đất. Nếu chẳng tận lực mài gương, 

chỉ  mong  gương  tỏa  sáng,  toàn  thể  gương  là  cấu  uế  thì  nếu  có  quang 

minh  cũng  chỉ  là  ánh  sáng  quỷ  quái,  chứ  không  phải  là  ánh  sáng  của 

gương. Quang sợ ông không khéo dụng tâm đến nỗi tự mình đánh mất 

lợi lành, lui sụt tín tâm của người khác, nên mới viết thêm. Ngài Vĩnh 

Minh nói:  “Chỉ được thấy Di Đà, lo gì không khai ngộ” . Nay tôi cũng 

bắt chước nối đuôi rằng:  “Chỉ cầu tâm bất loạn, chẳng kể thấy, không 

 thấy!”   Biết  điều  này,  hãy  dốc  sức  nơi  đạo  tâm  hợp  với  Phật  vậy!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Châu 

 Quần Tranh) 

* Trong lúc bế quan dụng công, hãy nên lấy chuyên tinh bất nhị làm 

chánh. Nếu tâm thật sự chuyên nhất, sẽ tự có cảm thông chẳng thể nghĩ 

bàn. Lúc chưa được nhất tâm, chớ nên vọng động cầu được cảm thông 

trước.  Đã  nhất  tâm,  sẽ  nhất  định có  cảm  thông.  Hễ  cảm  thông  thì tâm 

càng  tinh  nhất.  Đó  gọi  là  gương  sáng  đặt  trên  đài  gặp  hình  liền  hiện 

bóng, hình tự lăng xăng, can chi đến mình! Chưa nhất tâm mà cầu cảm 

thông  thì  cái  tâm  cầu  cảm  thông  ấy  bèn  trở  thành  đại  chướng  bậc  nhất 

cho việc tu đạo.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, 

 Thư trả lời đại sư Hoằng Nhất) 

* Gần đây, người ta thường ưa ham cao chuộng xa, hơi thông minh 

bèn  học  Thiền  Tông,  Tướng  Tông49,  Mật  Tông,  phần  nhiều  coi  niệm 

Phật là vô dụng. Họ chỉ biết sự huyền diệu của cơ ngữ50 nhà Thiền, sự 

tinh  vi  của  pháp  tướng  trong  Tướng  Tông,  oai  thần  rộng  lớn  của  Mật 

Tông,  nhưng  chẳng  biết:  Thiền  dẫu  đạt  đến  địa  vị  đại  triệt  đại  ngộ, 

nhưng nếu chưa hết sạch Phiền Hoặc thì vẫn sanh tử y như cũ, chẳng thể 

liễu thoát được! Với Tướng Tông thì nếu không phá sạch Ngã Chấp và 



49  Tướng  Tông:  Gọi  đủ  là  Pháp  Tướng  Duy  Thức  Tông.  Do  tông  này  chú  trọng 

nghiên cứu tướng trạng của các pháp, phân chia các trạng thái tâm thức tỉ mỉ, nên gọi 

là Tướng Tông. 

50 Cơ ngữ: Gọi tắt của cơ phong chuyển ngữ, tức những câu đối đáp thuận theo căn 

cơ, nhằm giúp cho người hỏi kiến tánh, chẳng hạn như “Phật là gì?” Thiền Sư bèn 

đáp “con mèo trèo lên cây cột”. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 94 

Pháp Chấp, dù có hiểu rành rẽ đủ mọi danh tướng51, cũng giống như “kể 

chuyện ăn, đếm của báu”, rốt cuộc có ích gì đâu! Với Mật Tông thì tuy 

nói  là  có  thể  “thành  Phật  ngay  nơi  thân  hiện  tại”,  nhưng  quyết  chẳng 

phải là chuyện của hạng phàm phu sát đất có thể thành tựu được! Phàm 

phu lầm sanh ý tưởng ấy bèn bị ma dựa phát cuồng, mười người hết tám 

chín người [bị như vậy].  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, 

 Thư trả lời một vị cư sĩ ở Diêu Duy) 

* Như ai thiên tư thông minh, mẫn tiệp, nghiên cứu các tông Tánh, 

Tướng chẳng trở ngại gì, nhưng vẫn phải lấy pháp môn Tịnh Độ làm chỗ 

nương về, ngõ hầu chẳng đến nỗi có nhân không quả, biến diệu pháp liễu 

sanh thoát tử thành lời nói trơn tru ngoài miệng, không do đâu được lợi 

ích thật sự! Ắt phải trọng lòng kính, giữ lòng thành, xem kinh  - tượng 

như vị Phật sống, chẳng dám chớm chút ý coi thường, ngõ hầu tùy lòng 

thành của mình lớn hay nhỏ mà sẽ được những lợi ích sâu hay cạn! Đối 

với người độn căn, hãy nên chuyên nghiên cứu pháp môn Tịnh Độ. 

Nếu quả thật tin cho tới nơi, giữ cho chắc, nhất định trong đời này sẽ 

liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, so với những kẻ hiểu sâu xa 

kinh luận nhưng chẳng thật hành pháp môn Tịnh Độ thì lợi ích đúng là 

khác biệt một trời một vực. Những điều vừa nói đó, bất luận là tư cách 

nào, lúc ban đầu cứ cho uống loại thuốc Một Vị này, bất luận những căn 

bệnh như tà chấp, thấy biết sai lầm, ngã mạn, phóng túng, đề cao thánh 

cảnh nhưng tự mình cam phận hèn kém, không bệnh nào kê thuốc A Già 

Đà Nhất Vị trị chung vạn bệnh này mà chẳng lành.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Đường Đại Viên)  

*  Thiền  Tông  thường  nói  “minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành 

Phật”. “Minh tâm kiến tánh” là đại triệt đại ngộ. Nói “kiến tánh thành 

Phật” là đích thân thấy được đức Phật thiên chân nơi tự tánh thì gọi là 

“thành  Phật”.  Đấy  chính  là  “lý  tức  Phật”  và  “danh  tự  tức  Phật”,  chứ 

không phải là Cứu Cánh Phật phước huệ viên mãn! Vị ấy tuy ngộ đến 

chỗ cùng cực, đích thân thấy được Phật Tánh, nhưng vẫn là phàm phu, 

chẳng phải là thánh nhân. 



51 Danh là tên gọi của sự vật, Tướng là hình trạng của sự vật. Dùng danh xưng để nêu 

rõ tướng trạng của sự vật nên gọi là “danh tướng”. Một cách giải thích khác: Những 

gì nghe được thì gọi là Danh, thấy được thì gọi là Tướng. Danh và Tướng đều không 

có thật thể, chỉ là giả lập để tiện giáo hóa. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 95 

Nếu có thể rộng tu Lục Độ, trong hết thảy cảnh duyên đều đối trị tập 

khí  phiền  não  cho  thanh  tịnh  không  còn  thừa  sót,  sẽ  có  thể  liễu  sanh 

thoát  tử,  vượt  ra  ngoài  tam  giới,  chẳng  ở  trong  lục  đạo  nữa.  Thời  đức 

Phật còn tại thế, hạng người như vậy rất nhiều, trong thời Đường - Tống 

vẫn còn có, nay thì đại triệt đại ngộ còn chưa dễ được, huống là bậc hết 

sạch phiền não ư? 

Thuyết “hiện thân thành Phật” hoặc còn gọi là “tức sanh thành Phật” 

(thành Phật ngay trong đời này) của Mật Tông giống như thuyết “kiến 

tánh thành Phật” của Thiền Tông, đều ứng theo công phu rất sâu mà nói. 

Chớ nên tưởng lầm là thật sự có thể thành Phật ngay trong thân này! Cần 

biết rằng thành Phật ngay trong thân này, chỉ có mình đức Thích Ca Mâu 

Ni Phật mà thôi! Ngoài ra, dẫu là cổ Phật thị hiện, cũng không có chuyện 

“hiện thân thành Phật” (thành Phật ngay trong thân hiện tại)!  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Châu Chí Thành - 1)  

* Thiện Đạo hòa thượng là Di Đà hóa thân, có đại thần thông, có đại 

trí  huệ,  xiển  dương  Tịnh  Độ  rộng  rãi,  không  chuộng  huyền  diệu,  chỉ 

trọng chỗ chân thật, thiết thực, bình phàm, thực tiễn để dạy người khác 

tu  trì.  Lời  dạy  của  Ngài  về  hai  cách  Chuyên  Tu  và  Tạp  Tu  lợi  ích  vô 

cùng: 

1) Chuyên Tu nghĩa là thân nghiệp chuyên lễ (phàm những khi đi nhiễu 

và hết  thảy những khi  thân chẳng buông lung thì  chính  là thân nghiệp  chuyên lễ), 

khẩu nghiệp chuyên xưng  (phàm tụng kinh  chú, có thể chí tâm hồi hướng thì 

cũng  có  thể  gọi  là  chuyên  xưng),  ý  nghiệp  chuyên  niệm.  Như  thế  thì  vãng 

sanh Tây Phương, vạn người chẳng sót một. 

2) Tạp Tu là kiêm tu các pháp môn, hồi hướng vãng sanh. Do tâm 

chẳng thuần nhất, nên khó được lợi ích, trong trăm người khó được một, 

hai; trong ngàn kẻ hiếm được ba bốn người vãng sanh! 

Đấy là lời thành thật từ kim khẩu, là lời phán định đanh thép ngàn 

đời  chẳng  đổi  được!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên, 

 quyển 1, Thư trả lời anh em cư sĩ X... ở Vĩnh Gia)  

* Mỗi ngày, lượng theo sức mình niệm Phật và trì chú Đại Bi để làm 

căn cứ tự lợi, lợi tha. Suốt đời chẳng thâu nhận một đệ tử xuất gia nào, 

chẳng  nhận  làm  Trụ  Trì  chùa  nào  cả!  Đối  với  hết  thảy  mọi  người  đều 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 96 

dùng “tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương” để khuyên nhủ. Bất 

luận xuất gia hay tại gia, ai nấy đều phải chú trọng trọn hết bổn phận con 

người nhằm làm cho hết thảy mọi người trước hết làm một người hiền, 

người lành trong thế gian, ngõ hầu cậy vào Phật từ lực siêu phàm nhập 

thánh, vãng sanh Tây Phương! Trọn chẳng nói với người khác những lời 

lẽ  lớn  lao  khiến  họ  không  thể  thực  hiện  được,  mặc  cho  người  ta  bảo 

mình là hạng Tăng chỉ biết cơm cháo, trăm sự không làm được điều gì. 

Đại lược là như vậy đó!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Trích 

 lục lời đại sư tự thuật)  

* Người khác dạy người, đa phần chú trọng dốc sức nơi chỗ huyền 

diệu, còn Quang dạy người đa phần phát huy ý chỉ  “tận hết bổn phận”. 

Nếu chẳng thể tận hết bổn phận thì dù có thấu triệt tận nguồn tột đáy mọi 

sự trong Thiền, trong Giáo, cũng chỉ thành một kẻ khiến cho tam thế chư 

Phật bị oan uổng mà thôi! Huống chi còn có sự chưa thể [thông hiểu] tột 

nguồn thấu đáy ư!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 

 1, Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây - 11)  

*  Chuyện  trích  máu  chép  kinh  xin hãy  thư  thả !  Trước  hết, hãy  lấy 

chuyện  nhất tâm  niệm  Phật  làm  trọng, e  rằng  [do trích  máu  chép  kinh 

mà] huyết hao, thần suy, đâm ra biến thành chướng ngại. Thân có an thì 

đạo mới tăng tấn. Trong địa vị phàm phu, chẳng được học đòi khổ hạnh 

của địa vị Pháp Thân đại sĩ, như vậy mới có hiệu quả. Hễ đạt được nhất 

tâm  thì  pháp  nào  cũng  đều  viên  dung!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời đại sư Hoằng Nhất - 2)  

* Cư sĩ tu chân ngay trong cõi tục, tùy duyên tăng tấn đạo nghiệp, 

giữ gìn  một  câu  Di Đà  làm  bổn  mạng nguyên  thần, ôm  ấp  hai  chữ  “hổ 

thẹn” để dùng làm bậc thang dự vào cõi thánh. Chẳng chán nhiều phen 

trèo  lên  thánh  địa,  sao  chép  những  tông  tích  để  mở  rộng  tai  mắt  cho 

người khác.... Thật có thể nói là cư sĩ đã   “vì pháp quên mình”,  nhưng 

trong  sự  thấy  biết  ngu  muội  của  Quang  thì  có  lẽ  nên  dừng  bước  nghỉ 

ngơi! Nếu vẫn muốn du hành rộng khắp thì hãy nên dùng thần thức để 

du hành, chẳng cần phải dùng thân. 

Ba kinh Di Đà, một bộ Hoa Nghiêm dùng làm lộ trình để du hành, 

tham phỏng, ngồi yên trong ao bảy báu mà dạo khắp thế giới Hoa Tạng 

thì thần thức càng dạo đi, thân càng mạnh mẽ, niệm càng trọn khắp mà 

tâm  càng  chuyên  nhất.  Tịch  thì  một  niệm  cũng  chẳng  thể  được,  mà 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 97 

Chiếu thì vạn đức cũng vốn sẵn đủ, Tịch - Chiếu viên dung, Chân - Tục 

chẳng  hai.  Mười  đời  xưa  nay  hiện  trong  đương  niệm,  vô  biên  sát  hải52 

nhiếp về tự tâm. So với chuyện khoác sao đội trăng, xông mưa đột gió, 

kinh  sợ  khi  vào  chốn  vực  sâu,  hãi  hùng  trong  cảnh  nguy  hiểm  thì  còn 

gấp mấy lần [sự sai khác] giữa một ngày và cả kiếp! Tôi thấy biết hèn tệ 

như thế đó, chẳng biết cư sĩ nghĩ sao?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, 

 quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Cao Hạc Niên - 8)  

* Các hạ chưa đầy ba mươi tuổi mà đã hiện tướng suy yếu, cố nhiên 

hãy  nên  bỏ  [cái  học]  rộng  rãi  để  giữ  lấy  chỗ  ước  lược,  hãy  chuyên  tu 

Tịnh nghiệp. Khi Tịnh nghiệp đã thành tựu lớn lao rồi, sẽ hoằng dương 

các pháp khác ngõ hầu thật sự tự lợi, lợi tha. Nếu không, tuy có thể lợi 

người, nhưng [những pháp ấy] vẫn chưa phải là đạo rốt ráo.  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời cư sĩ Lý Viên Tịnh - 1)   

* Người tu Tịnh nghiệp chớ nên dính vào chút điểm xảo thuật nào. 

Nếu vẫn thích những chuyện kỳ lạ, không ưa chuyện bình thường, ắt sẽ 

biến  khéo  thành  vụng.  Do  điều  này,  người  thông  Tông  thông  Giáo 

thường chẳng bằng ngu phu ngu phụ thật thà niệm Phật mà lại được ích 

lợi thật sự. Nếu chịu giữ nề nếp bình thường, đạm bạc,  chất phác, thật 

thà thì sanh về Cực Lạc sẽ là điều có thể dự đoán chắc chắn được! Nếu 

không, chẳng sanh về Cực Lạc cũng là điều có thể đoán chắc được!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời cư sĩ Giang Dịch Viên - 1) 

*  Một  pháp  Niệm  Phật  chỉ  những  ai  chết  được  cái  tri  kiến  cuồng 

vọng  mới  có  thể  được  lợi  ích.  Dẫu  cho  cái  trí  ngang  bằng  thánh  nhân 

cũng mặc kệ, cứ lấy một câu Phật hiệu này làm bổn mạng nguyên thần, 

thề  cầu  vãng  sanh.  Dẫu  đem  cái  chết  bức  bách,  ép  thay  đổi  đường  lối 

cũng  chẳng  thể  [thay  đổi  chí  hướng]!  Như  thế  mới  được  coi  là  người 

thông minh, mới có thể đạt được lợi ích thật sự. Nếu không, do lắm tri 

nhiều kiến, [tâm] chẳng thể đoạn nghi, đâm ra chẳng bằng kẻ chất phác 

niệm Phật chẳng có chút hiểu biết nào lại dễ được lợi ích hơn!  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập - 1) 



52 Sát Hải: nói đủ là “sát độ đại hải”, từ ngữ dùng để chỉ mười phương thế giới hay 

vũ trụ. Sát tức là chữ Ksetra (sát-độ) nói gọn. Một Ksetra nhỏ nhất là một tam thiên 

đại thiên thế giới, tức khu vực giáo hóa của một đức Phật. Do sát-độ của chư Phật vô 

lượng vô biên nên dùng chữ Hải (biển) để hình dung số lượng rộng lớn không thể 

tính xuể được. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 98 

* Xem thư gởi đến, có thể nói là “phát đại Bồ Đề tâm để mong mình 

lẫn người đều được lợi”, nhưng thư viết   “tâm lợi mình nhạt nhẽo, tâm 

 lợi người thiết tha”  cũng là ngữ bệnh! Chẳng thể tự lợi thì trọn chẳng thể 

làm lợi lớn lao cho người khác được! Hai điều ấy hãy nên chẳng phân 

biệt thân - sơ mới đúng. [Tự lợi và] lợi tha chính là một nguyện mà thôi, 

đối với tự lợi ắt phải dốc hết tâm lực, há nên đối với phương diện tự lợi 

lại  nói  là  nhạt  nhẽo,  lầm  lạc  học  theo  thân  phận  của  đại  Bồ  Tát!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Hồ Trạch Phạm - 1)  

*  Ông  thích  niệm  kinh  Kim  Cang,  hãy  nên  đem  công  đức  ấy  hồi 

hướng vãng sanh thì đấy chính là Trợ Hạnh cho Tịnh Độ. Nhưng Tịnh 

Độ  Ngũ  Kinh  công  đức  cũng  chẳng  kém  gì  kinh  Kim  Cang.  Đối  với 

những kinh sách đã gởi, hãy nên đọc kỹ lời Tựa do Quang viết, sẽ có thể 

hiểu rõ được ý nghĩa chánh yếu. Tiếp đó, lắng lòng cung kính đọc thì sẽ 

đích thân đạt được vô biên lợi ích.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, 

 quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Đường Thụy Nham - 1)  

Người  biên  tập  kính  cẩn  góp  lời:   Mùa  Thu  năm  Dân  Quốc  24 

 (1935), tôi ở Phổ Đà dâng thư lên Ấn Quang đại sư ở chùa Báo Quốc, 

 thành phố Tô Châu, xin được quy y, liền được Ngài phúc đáp, ban cho 

 pháp danh là Tông Kính và tặng cho tôi Tịnh Độ Ngũ Kinh, Mộng Đông 

 Thiền  Sư  Di  Tập  v.v...  mười  mấy  đầu  sách.  Thư  phúc  đáp  còn  dạy: 

 Những chỗ giảng rõ về Tịnh Độ trong kinh Kim Cang rất ít, mỗi ngày 

 dốc lòng thành tụng một biến là được rồi. Ngoài việc chuyên ròng niệm 

 Phật ra, ông hãy nên đọc Tịnh Độ Ngũ Kinh ba lượt không gián đoạn. 

 Cho đến nay tôi vẫn tuân theo lời dạy ấy, chẳng dám quên!  

* Pháp sư Ngọc Phong tuy hành trì tốt đẹp, nhưng kiến giải về mặt 

lý nhiều chỗ thiên vị... Ngay như cuốn Niệm Phật Tứ Đại Yếu Quyết của 

ngài, về ý thì cũng chẳng phải là không tốt lành, nhưng dùng từ ngữ, lập 

luận  thật  mâu  thuẫn  với  những  bậc  cổ  đức.  “Chẳng  trừ  vọng  tưởng, 

 chẳng cầu nhất tâm”  là đã trái nghịch, lầm lạc với toàn thể. 

Kinh  dạy  người  ta  nhất  tâm,  Sư  lại  dạy  người  ta  chẳng  cầu.  Chẳng 

trừ vọng tưởng mà có thể đạt được nhất tâm hay sao? Chọn lấy pháp bậc 

thượng,  chỉ  đạt  được  bậc  trung.  Há  có  nên  vì  chẳng  thể  đạt  được  mà 

chẳng  giữ  lấy  pháp  ấy  hay  sao?  Nếu  do  chẳng  đạt  được  mà  dạy  người 

khác  chẳng  giữ  lấy  pháp  ấy  thì  chính là dạy  người  khác học  theo  pháp 

bậc hạ vậy! 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 99 

Đại Thế Chí Bồ Tát nói: “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối”.  Sư 

cực lực dạy người khác tán tâm niệm, chẳng tán dương nhiếp tâm niệm. 

Niệm Phật tuy hết thảy vô ngại, nhưng muốn đích thân chứng được tam-

muội thì cố nhiên giữ tâm cho tịnh vẫn tốt hơn. Nếu chẳng thể tịnh thì 

cũng không trở ngại gì, đấy chính là “ngay trong nơi động mà tịnh!” Sư 

một mực coi tịnh là tà, cho rằng [cố giữ cho tâm tịnh] là trái nghịch rất 

lớn ý chỉ “chấp trì danh hiệu, nhớ Phật, niệm Phật”, lỗi ấy không thể nào 

diễn tả được! 

Hơn nữa, một pháp Niệm Phật bao gồm trọn vẹn hết thảy pháp môn 

trong  một  đời  [giáo  hóa  của  đức  Phật],  mà  một  chữ  Tịnh  vẫn  bị  đặt  ra 

bên ngoài thì há có đáng gọi là vị chân thiện tri thức trong Tịnh tông hay 

chăng? Mong lần sau tái bản hãy gạt bỏ [mục viết về sách] Tứ Đại Yếu 

Quyết, ngõ hầu kẻ sơ cơ chẳng đến nỗi mắc bệnh, mà người thông suốt 

cũng  không  do  đâu  mà  chê  cười  được!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tam 

 Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo - 10)  

* Chẳng tu thân mà niệm Phật thì cũng có lợi ích, nhưng quyết định 

vãng sanh thì trong trăm ngàn vạn người khó được một kẻ! Hùng Tuấn, 

Duy Cung53 [được vãng sanh] là chuyện may  mắn. Hai câu văn ông đã 

soạn thì đúng nhưng còn chưa thiết thực, hãy nên viết:  “Trí đoạn phiền 

 tình siêu khổ hải, lập kiên tín nguyện nhập liên trì”  (Trí dứt phiền tình, 

vượt biển khổ, tín nguyện lập vững, nhập liên trì) sẽ xác đáng, thiết thực, 

vì pháp tắc dụng công đều được chỉ ra (Phiền là phiền não, tức là nói chung, 

còn  Tình  chuyên  chỉ  dâm  dục).  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tam  Biên,  quyển  2, 

 Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập - 1)  

* Chuyện niệm Phật, ước về mặt được lợi ích ngay trong đời này thì 

cần phải chí thành khẩn thiết thường niệm. Nếu [chỉ để] gieo thiện căn, 

dẫu đùa bỡn niệm một câu cũng nhất định sẽ trong đời sau nhờ vào thiện 

căn ấy phát khởi mà tu trì. Vì thế, cổ nhân dựng nhiều tháp miếu to lớn 

là vì muốn cho hết thảy mọi người trông thấy đều gieo thiện căn. 

Một câu Phật hiệu này đã gieo vào trong tám thức điền sẽ vĩnh cửu 

chẳng diệt. Do vậy biết rằng: Chịu niệm Phật cố nhiên là tốt. Nếu [người 



53 Đây là hai nhân vật hung ác, phá  giới, phạm trai, tới lúc lâm chung do sám hối 

thiết tha cầu sanh Tịnh Độ nên vẫn được vãng sanh (Xin xem trong Tịnh Độ Thánh 

Hiền Lục). 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 100 

ta] không chịu niệm, hãy bảo người ấy: “Chịu nghe niệm Phật hiệu cũng 

gieo được thiện căn, nghe lâu ngày cũng có công đức lớn lao”.  (Ấn Quang 

 Pháp  Sư  Văn  Sao  Tam  Biên,  quyển  2,  Thư  trả  lời  cư  sĩ  Trương  Triều  Giác  (Giác 

 Minh) - 8)  

*  Pháp  Thập  Niệm  nhằm  khiến  cho  tâm  họ  nương  theo  hơi  thở  để 

thâu  nhiếp,  không  bị  tán  loạn.  Sự  mầu  nhiệm  của  pháp  ấy  nếu  không 

phải là người trí sẽ không thể biết được! Nhưng chỉ có thể dùng một lần 

vào  buổi  sáng,  hoặc  dùng  ba  lần:  buổi  sáng, buổi  tối  và  giữa  trưa,  chớ 

nên dùng nhiều, dùng nhiều sẽ bị tổn khí thành bệnh! Chớ nên nói pháp 

này dễ nhiếp tâm nhất bèn sử dụng thường xuyên thì sẽ bị hại chẳng nhỏ 

đâu! 

Niệm Phật niệm ra tiếng hay niệm thầm thì phải xét nơi chốn, hoàn 

cảnh  như  thế  nào.  Nếu  tình  hình  nơi  chỗ  ta  đang  ở  chẳng  tiện  niệm  ra 

tiếng thì chỉ nên niệm nhỏ tiếng và niệm Kim Cang Trì, công đức chỉ ở 

chỗ  chuyên  tâm  dốc  chí,  còn  âm  thanh  vẫn  là  chuyện  nhỏ!  (Ấn  Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo - 4)  

*  Ông  muốn  Quang  dạy  ông  sao  cho  viên  giác  diệu  tâm  của  ông 

được khai ngộ thênh thang (tâm ấy chính là tâm do đức Phật đã chứng), chân 

cảnh Tịch Quang thường được hiện tiền (cảnh ấy chính là cảnh đức Phật ngự), 

tuy  bài  nguyện  văn  của  tổ  Liên  Trì  tuy  có  câu  này,  nhưng  đừng  sanh 

lòng si dại mong đạt được ngay! Nếu muốn đạt được ngay, ắt sẽ bị ma 

dựa phát cuồng, Phật cũng chẳng thể cứu được! Ví như trẻ nít vịn tường 

để  bước  đi  còn  khó  khỏi  vấp  té,  nếu  muốn  bay  lượn  trên  không,  xem 

khắp bốn biển, há chẳng phải là nói mớ ư? Chỉ cầu vãng sanh, liền liễu 

sanh tử. Nếu muốn ngộ cái tâm này, thấy được cảnh này, vẫn cần phải tu 

dần dần thì mới ngộ được từng phần, thấy từng phần. Nếu [muốn] thấy 

trọn vẹn, ngộ  trọn vẹn  mà  chưa thành  Phật  thì sẽ không thể được!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Ngô Tư Khiêm) 

*  “Giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận;  dứt  lòng  tà,  giữ  lòng 

 thành; đừng làm các điều ác; vâng giữ các điều lành” , nếu muốn học 

Phật đạo để thoát phàm tục mà chẳng chú trọng nơi bốn câu ấy sẽ như 

cây không rễ mà mong tươi tốt, như chim không cánh mà mong bay cao! 

 “Thật  vì  sanh  tử,  phát  Bồ  Đề tâm,  dùng tín  nguyện  sâu, trì  danh  hiệu 

 Phật” . Phàm phu sát đất muốn liễu sanh tử ngay trong đời này mà nếu 

chẳng y theo bốn câu này sẽ thành “không nhân mà muốn có quả, chưa 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 101 

gieo đã mong gặt hái”, muôn vàn chẳng có lẽ ấy! Nếu toàn thân có thể 

gánh vác tám câu này, chắc chắn khi còn sống có thể dự vào bậc thánh 

hiền, ắt lên cõi Cực Lạc.  (Ấn Quang Pháp Sư Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư 

 sĩ Thái Khế Thành - 3)  

6. Khuyên hành nhân hãy nỗ lực  

* Người sống trong thế gian có đủ tám khổ, dẫu sanh lên trời chưa 

khỏi ngũ suy54. Kinh dạy:  “Ba cõi không yên, khác nào nhà lửa, các khổ 

 dẫy đầy, thật đáng kinh sợ”  hay sao? Mạng người vô thường, nhanh như 

ánh  chớp,  đại  hạn  xảy  tới,  ai  lo  phận  nấy.  Hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như 

mộng,  huyễn,  bọt,  bóng.  Với  điều  này  còn  không  tỉnh  ngộ,  dốc  sức  tu 

tịnh nghiệp  thì khác  gì gỗ đá  vô  tình  cùng  sanh  trưởng trong vòng  trời 

đất. Là trang nam tử có huyết tánh, há chịu sống làm thây đi, thịt chạy, 

chết  mục  nát  cùng  cỏ  cây,  đề  cao  thánh  cảnh  nhưng  tự  mình  lại  chịu 

phận phàm ngu, gặp lời cảnh sách lớn lao chẳng phát phẫn, nghe đạo của 

thánh hiền, Phật, Tổ lại chẳng chịu hành, ấy là trời phụ người hay người 

phụ  trời  vậy?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên,  quyển  1, 

 Thư trả lời cư sĩ Lâm Giới Sanh - 2)  

* Con người sống trong thế gian, siêu thăng rất khó, đọa lạc thật dễ. 

Nếu không vãng sanh Tây Phương, đừng nói chi nhân đạo chẳng đáng 

nương cậy, dù sanh lên trời phước thọ thật dài lâu, hễ hết phước lực vẫn 

bị đọa lạc trong nhân gian y như cũ, cũng như phải chịu khổ trong Tam 

Đồ ác đạo! Nếu không biết Phật pháp thì chẳng biết làm sao, nay đã hiểu 

đại khái Phật pháp, há nhường một mối đại lợi ích này cho người khác, 

còn chính mình đành lòng luân hồi trong sáu nẻo, thoạt chìm, thoạt nổi, 

vĩnh  viễn  không  có  ngày  thoát  khỏi  ư?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời anh em ông Châu Mạnh Do) 

* Một câu Phật hiệu bao quát trọn vẹn không sót cả Đại Tạng giáo. 

Người thông Tông, thông Giáo mới có thể thật sự làm người niệm Phật 

chân  chánh.  Nhưng  người  không  biết  gì,  không  làm  được  gì,  chỉ  cần 

miệng nói được thì vẫn có thể là người niệm Phật chân chánh. Ngoài hai 



54 Ngũ suy: Năm tướng suy hiện ra khi một vị trời sắp hết tuổi thọ, tức là hoa trên 

mão héo úa, nách rịn mồ hôi, áo quần nhơ nhớp, thân mất vẻ oai nghi có mùi hôi và 

mắt  thường  hay  chớp,  không  thích  chỗ  ngồi  cũ  của  mình  hoặc  làm  những  việc  thô 

tháo với ngọc nữ. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 102 

hạng này ra thì chân chánh hay không chân chánh đều là do chính mình 

có nỗ lực, có y giáo phụng hành hay không?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh Gia - 1)  

* Kiếp xưa vun bồi được huệ căn này, cố nhiên chẳng dễ dàng. Nếu 

chẳng  chuyên  tinh  dốc  sức  nơi  đây  ngõ  hầu  tự  chứng  thì  sẽ  giống  như 

chén bát chưa nung, gặp mưa liền rã. Quang âm ngắn ngủi, mạng người 

được mấy? Một hơi thở ra không trở lại là đã thuộc đời sau. Người chưa 

chứng  đạo  từ  ngộ  vào  mê,  vạn  người  có  đến  mười  ngàn,  từ  ngộ  tăng 

thêm ngộ, trong ức người chưa được một hai! Nỡ để cái chén vô thượng 

pháp khí qua cơn mưa “tái sanh” lại trở thành bụi đất ư?  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Trương Vân Lôi - 1)  

* Cổ nhân nói:  “Bậc quân tử tận lực thực hành thì được một câu nói 

 tốt  lành  sẽ  thọ  dụng  suốt  đời  không  hết.  Nếu  chẳng  chăm  chú  tận  tụy 

 thực hành, dẫu đọc hết sách vở thế gian, đối với chính mình vẫn vô ích!” 

Như rồng thật hễ được một giọt nước liền có thể làm mưa khắp cả thế 

giới; rồng đất dẫu ngâm trong nước cũng chẳng khỏi cái họa táng thân! 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ X…)  

*  Hiện  tượng  Hoàng  Hậu  Giác  khá  có  ích  lớn  lao  cho  người  học 

Phật. Bất luận là rốt cuộc ông ta vãng sanh hay đọa lạc, thôi đừng bàn 

đến! Nếu người niệm Phật biết được hiện tượng khi lâm chung của ông 

ta, chắc chắn sẽ chẳng dám theo đuổi pháp liễu sanh tử một cách hời hợt 

nữa! 

Xem hành vi, cử chỉ của ông ta dường như rất chí thành, nhưng coi 

những  cảnh  tượng  được  biểu  hiện  khi  ông  ta  lâm  chung  thì  trong  lúc 

thường nhật, ông ta chưa hề nỗ lực dụng công nơi tâm địa, cũng như có 

lẽ  trước  kia  ông  ta  có  những  nghiệp  như  keo  tiếc  tiền  của  khiến  cho 

người khác bị mất mạng, hoặc keo tiếc lời nói khiến cho người khác táng 

mạng v.v…mà thành ra như vậy ( “Keo tiếc lời nói khiến cho người khác mất 

 mạng”  là như ta biết chỗ có giặc cướp và biết chỗ có thể trốn tránh được, nhưng vì 

tâm không từ bi, thích thấy người khác mắc họa cho nên chẳng chịu nói. Chuyện ấy, 

tâm ấy khiến cho thiên địa quỷ thần rất phẫn nộ. Do vậy, lúc lâm chung chẳng nói 

được,  cũng  như  có  chuyện  như  ghét  nghe  tiếng  niệm  Phật  v.v…)  Hiện  ra  tình 

cảnh không chết trong khi ấy (tức không chết trong khi đang có người 

niệm Phật để trợ niệm) và khi người trợ niệm đi rồi thì không lâu sau 

liền chết; điều này hoàn toàn tương đồng với chuyện keo kiệt tiền của, 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 103 

keo kiệt lời nói khiến cho người khác bị tổn mạng. Tuy không đọa làm 

ngạ quỷ, nhưng tánh khí ấy là tánh khí của ngạ quỷ... 

Nhưng không chừng do ông ta trong tâm sám hối, hoặc do mọi người 

và con cái thành khẩn nên được giảm nhẹ, chẳng đến nỗi đọa thẳng vào 

ngạ quỷ. Phương kế hiện thời là con cái và các quyến thuộc ai nấy đều 

hãy nghĩ đến nỗi khổ của ông ta, cùng phát tâm tự lợi lợi tha niệm Phật 

cho ông ta, cầu Phật rủ lòng Từ tiếp dẫn vãng sanh. Nếu thật sự thành 

khẩn thì [ông ta được] vãng sanh là điều có thể dự đoán được. Do cha 

con có mối tương quan tự nhiên, tâm Phật hễ cảm bèn ứng. Nếu quyến 

thuộc thực hiện hờ hững, lơ là thì khó thể tiêu nghiệp chướng để được 

Phật tiếp dẫn vậy! Ngàn cân treo sợi tóc, quan hệ cực nặng! 

Phàm là người niệm Phật ai nấy hãy chuyên chú thật sự đối trị tập 

khí của chính mình, tạo thuận tiện cho người khác. Chuyện gì nên nói, 

dù người ta  có thù với  mình  cũng phải nói, khiến  cho người ta  hướng 

lành, lánh dữ, lìa khổ được vui. Thường luôn nói thẳng thắn, rành rọt với 

người  khác  những  chuyện  nhân  quả  báo  ứng,  sanh  tử  luân  hồi  và  đạo 

niệm Phật liễu sanh thoát tử, dạy dỗ con cái lập nền tảng thái bình, tâm 

như sợi dây đàn thẳng tắp, lời nói chẳng lấp lửng, tâm niệm có thể phô 

bày thẳng thắn cùng quỷ thần, quyết chẳng làm chuyện trái nghịch thiên 

lý  thì  đến  lúc  lâm  chung,  chắc  chắn  chẳng  có  những  hiện  tượng  đáng 

thương đáng xót ấy. 

Như vậy, Hoàng Hậu Giác chính là tiếp dẫn đạo sư của mọi người; 

nhờ  ông  ta,  mọi  người  sẽ được  lợi  ích  lớn  lao  trong  tương  lai.  Ông  ta 

cũng  sẽ  nhờ  vào  tâm  lực  của  mọi  người  mà  diệt  tội,  vãng  sanh.  Lời 

Quang nói đây chẳng phải là lời nói huề vốn55 mà chính là lời bàn luận 

quyết định chẳng khi dối vậy.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Dương Đức Quán) 

* Niệm Phật chẳng phân thánh - phàm. “Thánh” chỉ Tam Thừa, tức 

Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát. “Phàm”  chỉ lục đạo, tức thiên, nhân, 

A-tu-la, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục; nhưng do cõi trời sung sướng nên 

kẻ chẳng thể niệm rất nhiều. Vì tam đồ khổ sở nên kẻ chẳng thể niệm 



55  Nguyên  văn  là   “thủ  thử  lưỡng  phụ”  là  một thành  ngữ  hàm  nghĩa  do  dự,  không 

quyết định, đón gió xuôi chiều, nói cách nào cũng được. Chúng tôi tạm dịch là “nói 

huề vốn”. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 104 

càng  nhiều.  Tu  La  do  sân  hận  nên  cũng  chẳng  thể  niệm.  Chỉ  có  loài 

người  dễ  niệm  nhất;  nhưng  kẻ  phú  quý  liền  bị  phú  quý  mê  hoặc,  kẻ 

thông minh bị thông minh gây lầm lẫn, kẻ ngu si bị ngu si làm mê muội; 

chúng sanh đông nhung nhúc mà có mấy ai [niệm Phật]? Đã biết nghĩa 

này, hãy nên dũng mãnh tu trì, đừng để đến nỗi “muốn niệm mà chẳng 

thể niệm được” sẽ chẳng phụ rẫy cuộc sống và dịp gặp gỡ này.  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Trác Trí Lập) 

* Khi đứa con gái của ông Trương Chuyết Tiên ở Vân Nam đi lấy 

chồng, nhà chàng rể biếu một cặp ngỗng để làm lễ Điện Nhạn56, ông ta 

bèn  đem  chúng  phóng  sanh  ở  chùa  Vân  Thê  trong  núi  Hoa  Đình,  đã 

được ba năm rồi. Cặp ngỗng của ông ta mỗi sáng tối khi [đại chúng] lên 

chánh điện tụng kinh, chúng đều đứng ngoài chánh điện, vươn cổ ngắm 

Phật. 

Tháng Tư năm nay, con trống chết trước, người ta cũng không để ý. 

Sau đấy, con ngỗng mái bỏ ăn mấy ngày. Nó đến nhìn Phật, thầy Duy 

Na khai thị, dạy nó cầu vãng sanh, đừng luyến tiếc cõi đời. Thầy ấy bèn 

niệm Phật mấy chục tiếng, ngỗng bèn đi nhiễu ba vòng, vỗ hai cánh một 

cái rồi chết ngay. Do vậy, ông Chuyết Tiên bèn viết bài ký về sự vãng 

sanh của cặp ngỗng trắng. Ôi, lạ lùng thay! Hết thảy chúng sanh đều có 

Phật  tánh,  đều kham  làm  Phật.  Ngỗng  còn  như  thế, há lẽ  người  chẳng 

bằng chim ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ 

 Châu Bá Tù - 2) 

* Cổ nhân nói:   “Sanh tử cũng lớn lao thay!”  Chẳng đáng buồn ư! 

Trộm nghĩ: Buồn xuông thì rốt cuộc có ích chi đâu? Cần biết rằng sanh 

tử là đại sự, tín nguyện niệm Phật là đại pháp. Đã biết chết đáng buồn, 



56 Điện Nhạn Lễ (奠 雁 禮) là từ ngữ chỉ chung những lễ phải có trong một cuộc 

hôn nhân. Theo quy định từ thời Châu đến đời Thanh, kể từ khi nhà trai cậy người 

mai mối đến khi rước dâu phải có đủ sáu lễ. Ngoại trừ lễ Nạp Chinh (lễ giạm) ra, 

trong năm  lễ kia nhà trai  phải  mang lễ vật  đến  biếu nhà  gái,  trong các  món  lễ vật 

luôn  có chim bồ câu hay  chim nhạn. Nhạn là thứ chim  thiên di  theo  mùa;  hễ thấy 

chim  Nhạn  bay  về  Nam  là  biết  trời  chuyển  sang  Đông,  chim  Nhạn  lại  chung  thủy 

(khi một con chết,  con kia không kết  đôi  với  con khác nữa). Do vậy, cổ nhân cho 

rằng Nhạn tượng trưng cho lòng trung thực, thủ tín, trung trinh. Bởi thế, lễ vật dành 

cho  đám  cưới  phải  có  Nhạn.  Về  sau,  do  Nhạn  ngày  càng  hiếm  nên  người  ta  thay 

bằng các loài  gia  cầm  khác  có tập tánh sống thành đôi  như bồ câu, ngỗng, vịt,  gà 

v.v…  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 105 

hãy nên tu đại pháp này trước khi chưa chết thì chẳng những chết không 

đáng buồn mà còn là may mắn lớn nữa. Vì sao vậy? Do tịnh nghiệp chín 

muồi, nương theo Phật từ lực, lập tức vãng sanh Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới,  được  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh  thoát  tử,  vĩnh  viễn  lìa 

khỏi các nỗi khổ, chỉ hưởng các sự vui, tu tập dần dần mãi cho đến khi 

thành Phật mới thôi.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 4, Lời bạt 

 cho sách Sức Chung Tân Lương)  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 106 

IV. Luận sanh tử đại sự  

1. Răn nhắc mạng sống vô thường  

* Quang âm nhanh chóng, thời thế đổi dời trong từng sát-na, chẳng 

ngừng nghỉ dẫu chỉ một niệm. Đấy chính là tạo vật hiện tướng lưỡi rộng 

dài vì khắp hết thảy chúng sanh như bà với tôi mà nói:  “Mạng người vô 

 thường,  vinh  hoa  chẳng  tồn  tại  dài  lâu,  hãy  gấp  đi  theo  diệu  pháp  vô 

 thượng để khỏi bị trầm luân”.   (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên, quyển 4, Dạy tỳ-kheo-ni X...) 

* Đại sự sanh tử cần phải lo liệu sẵn! Nếu đợi đến lúc ra đi (lúc lâm 

chung) mới tu, chỉ sợ bị nghiệp lực đoạt mất!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Châu Quần Tranh)  

*  Cổ  nhân  nói:   “Thông  minh  chẳng  cự  nổi  nghiệp,  phú  quý  chẳng 

 khỏi luân hồi”.  Sanh tử xảy đến, không dựa vào đâu được, chỉ có A Di 

Đà Phật là nương dựa được. Tiếc là người đời biết điều này quá ít; tuy 

biết nhưng chân tín thật niệm lại càng ít hơn nữa!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Bao Hữu Vũ - 2)  

*  Cầu  sanh  Tây  Phương  không  được  sợ  chết.  Nếu  chết  ngay  ngày 

hôm nay thì hôm nay bèn sanh về Tây Phương, như câu nói : “Triêu văn 

 đạo, tịch tử khả hỹ”  (Buổi sáng nghe đạo, tối chết cũng được); há đâu 

hôm nay phải chết, lại chẳng muốn chết. Đã tham luyến trần cảnh, chẳng 

thể buông xuống, bèn do tham thành chướng, cảnh Tịnh Độ không hiện, 

cảnh giới theo nghiệp thọ sanh trong đường thiện, nẻo ác bèn hiện Cảnh 

hiện  sẽ  theo  nghiệp  thọ  sanh  trong  đường  thiện,  nẻo  ác  vậy.  Chuyện 

vãng sanh Tây Phương bèn thành bánh vẽ! 

Vì thế, người tu Tây Phương hôm nay chết cũng được, dẫu phải sống 

tới  một  trăm  hai  mươi  tuổi  mới  chết  cũng  xong.  Hết  thảy  phó  mặc 

nghiệp trước, chẳng lầm lạc sanh so đo. Nếu tín nguyện chân thành, thiết 

tha, khi báo hết mạng tận, thần thức bèn siêu nơi tịnh vực, nghiệp trả lại 

trần  lao,  sen  nở  hoa  chín  phẩm,  trong  một  đời  được  Phật  thọ  ký.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Cao 

 Thiệu Lân - 1)  

* Đại trượng phu sống trong thế gian, không chuyện nào chẳng tính 

toán sẵn, nhưng chỉ có mỗi một chuyện sanh tử đa số đều ngược ngạo bỏ 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 107 

mặc không hỏi tới, mãi cho đến khi báo hết mạng tận phải theo nghiệp 

chịu  báo,  chẳng  biết  một  niệm  tâm  thức  này  sẽ  lại  đi  thọ  sanh  trong 

đường nào! Cõi trời người là quán trọ, tam đồ là quê nhà! Mỗi lần thọ 

báo trong tam đồ là trăm ngàn kiếp, trọn chẳng có dịp nào lại được sanh 

trong  cõi  trời  người!  Do  vậy  nói  rằng:  “Đương  nhiên  không  thể  nào 

không miệt mài cầu tìm pháp liễu sanh tử!”  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho bản in gộp chung hai sách Tịnh Độ Vấn Biện và Công 

 Quá Cách) 

*  Phật  pháp  không  một  ai  chẳng  kham  tu,  mà  cũng  không  một  ai 

chẳng thể tu được. Chỉ nên trong niệm niệm biết “chẳng tu tịnh nghiệp 

sanh  về  Tây  Phương  thì  sẽ  luân  hồi  cả  kiếp  dài  lâu,  chẳng  thể  thoát 

được!” Do vậy, xót mình, xót người, thương ta, thương người, lớn tiếng 

hô hào để gần là người nhà, xa là người đời đều cùng tu đạo này! So với 

việc chỉ cầu tự giải thoát cho chính mình, lợi ích há nào phải khác biệt 

vời vợi như trời với đất?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư 

 trả lời cư sĩ Lạc Quý Hòa - 1) 

2. Dạy hành nhân hãy chuyên cậy vào Phật lực  

* Trong Phật pháp, pháp môn vô lượng, bất luận Đại, Tiểu, Quyền, 

Thật, hết thảy pháp môn đều phải dùng Giới - Định - Huệ để đoạn tham - 

sân - si cho hết sạch không còn sót thì mới có thể liễu sanh thoát tử. Điều 

này khó như lên trời, chẳng phải là chuyện hàng phàm phu sát đất đầy 

dẫy triền phược như chúng ta mà hòng mong mỏi được. Nếu dùng lòng 

tin chân thành, nguyện thiết tha, cầu sanh Tây Phương, thì bất luận công 

phu cạn hay sâu, công đức lớn hay nhỏ, đều có thể cậy vào Phật từ lực 

vãng sanh Tây Phương. 

Điều này giống như ngồi chiếc tàu thủy to vượt biển, chỉ chịu lên tàu 

liền có thể đến được bờ kia; ấy là nhờ sức tàu chứ chẳng phải là bản lãnh 

của chính mình. Tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương cũng giống 

như  thế,  hoàn  toàn  là  Phật  lực,  chứ  không  phải  do  đạo  lực  của  chính 

mình. Hễ đã sanh về Tây Phương thì sanh tử đã liễu, phiền não chẳng 

sanh, đã giống như người vận dụng công phu tại nơi ấy đã lâu, đã đoạn 

sạch phiền não, liễu sanh tử. 

Vì thế, niệm Phật quyết định phải cầu sanh Tây Phương, chớ nên cầu 

phước báo trời người trong đời sau, chớ nên nương theo những kẻ rời lìa 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 108 

tín nguyện, chỉ dẫn người khác niệm Phật cầu khai ngộ. Niệm Phật cốt 

yếu là nhiếp trọn sáu căn. Trong lúc niệm Phật, nhiếp tai lắng nghe kỹ, 

đấy chính là biện pháp để nhiếp sáu căn. Có thể chí tâm lắng nghe kỹ thì 

công đức so với việc “chẳng lắng nghe, niệm tán loạn” khác biệt rất lớn. 

Pháp này bất luận người thượng, trung, hạ căn đều dùng được, đều được 

lợi ích, chỉ có lợi, không điều tệ. Hãy nên bảo hết thảy mọi người tu đều 

tu theo pháp này.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư gởi 

 cư sĩ Trương Tịnh Giang)  

*  Chúng  ta  đã  luân  hồi  trong  sanh  tử  bao  kiếp  dài  lâu,  đã  tạo  ác 

nghiệp  vô  lượng  vô  biên.  Nếu  cậy  vào  tự  lực  để  tu  trì  hòng  diệt  sạch 

Hoặc  nghiệp  phiền  não  để  liễu  sanh  thoát  tử  thì  còn  khó  hơn  lên  trời! 

Nếu có thể tin vào pháp môn Tịnh Độ do đức Phật đã nói, dùng lòng tin 

chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  niệm  danh  hiệu  A  Di  Đà  Phật,  cầu  sanh 

Tây Phương thì bất luận nghiệp lực lớn hay nhỏ đều có thể cậy vào Phật 

từ lực, vãng sanh Tây Phương. 

Ví như một hạt cát bỏ vào nước liền chìm; nhưng khối đá mấy ngàn, 

mấy  vạn  cân  đặt  trên  một  chiếc  đại  hỏa  luân  thuyền57  chẳng  những 

không chìm, mà còn chuyển sang được nơi khác để tùy ý sử dụng. Đá ví 

như nghiệp lực sâu nặng của chúng sanh, đại hỏa luân thuyền ví như Di 

Đà nguyện lực rộng lớn.  Nếu không niệm Phật, cậy vào sức tu trì của 

chính mình để mong liễu sanh tử thì phải đạt đến địa vị nghiệp tận tình 

không mới được. Nếu không, dù cho đoạn được phiền não Hoặc nghiệp 

chỉ còn sót lại một tí xíu thì cũng chẳng thể liễu được. Ví như  một hạt 

cát cực bé cũng phải chìm trong nước, quyết chẳng thể tự mình vượt ra 

ngoài nước được! 

Các hạ chỉ nên sanh lòng tin, niệm Phật cầu sanh Tây Phương, đừng 


nghĩ gì khác nữa. Nếu làm được như thế thì tuổi thọ chưa tận sẽ liền mau 

được  lành  bệnh;  vì  công  đức  chuyên  nhất,  chí  thành  niệm  Phật  có  thể 

diệt  trừ  được  ác  nghiệp  đời  trước.  Ví  như  mặt  trời  đã  mọc  lên,  tuyết 

sương bèn tan mất. Tuổi thọ đã tận thì liền vãng sanh. Do tâm không có 

ý  niệm  khác  nên  bèn  được  cảm  ứng  đạo  giao  cùng  Phật;  vì  thế,  được 

Phật  từ  tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Nếu  các  hạ  tin  được  lời  này  thì  sống  cũng 



57 Thời xưa gọi tàu chạy bằng hơi nước, có bánh xe để đẩy nước ở phía sau tàu là 

“đại hỏa luân thuyền”. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 109 

được đại lợi ích mà thác cũng được đại lợi ích.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Cừu Bội Khanh - 2)  

* Kinh Lăng Nghiêm, nếu người không biết pháp Tịnh Độ đọc đến 

sẽ cho kinh này là công thần bậc nhất để đả phá Tịnh Độ; còn người đã 

biết Tịnh Độ sẽ thấy kinh này là hướng dẫn tốt lành cho Tịnh Độ. Vì sao 

nói thế? Dùng tự lực để ngộ đạo khó lắm, còn vãng sanh Tịnh Độ lại dễ. 

Nhân quả của mười pháp giới, mỗi mỗi phân minh. Nếu chẳng cậy vào 

Phật  lực,  dù  phá  được  một  hai  Ấm,  vẫn  có  thể  bị  ma  dựa,  trở  thành 

chủng tử địa ngục. Đã thế, hai mươi bốn công phu Viên Thông, người 

bây giờ ai có thể tu tập được? Chỉ có niệm Phật như con nhớ mẹ, hễ ai 

có tâm đều phụng hành được. Hễ tịnh niệm tiếp nối bèn tự chứng được 

Tam Ma (Chánh Định). Người biết tốt - xấu đọc đến có còn chịu chỉ cậy 

vào tự lực, chẳng nương vào Phật lực hay chăng?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh Gia - 7) 

* Người niệm Phật nếu mắc bệnh hãy nên một dạ đợi chết. Nếu tuổi 

thọ chưa hết sẽ chóng lành bệnh, vì toàn thân buông xuống niệm Phật có 

thể tiêu được nghiệp chướng mạnh nhất. Nghiệp tiêu, bệnh sẽ lành. Nếu 

không buông xuống được, cứ muốn cầu lành bệnh thì vẫn chưa thể lành 

bệnh được, mà cũng chắc chắn không cách gì vãng sanh được, vì chẳng 

nguyện vãng sanh! Nếu không hiểu rõ những đạo lý này, há còn có thể 

cậy vào Phật từ lực được ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên, quyển 2, Thư trả lời anh em ông Châu Mạnh Do)  

*  Pháp  môn  Tịnh  Độ  chính  là  pháp  môn  vừa  cực  khó  vừa  cực  dễ. 

Nói  là khó  thì  [là  do  vì]  bậc  đại  triệt đại ngộ  thâm  nhập  kinh tạng  còn 

chẳng  tin  được.  Nói  là  dễ  [là  do  vì]  ngu  phu,  ngu  phụ  chí  thành  khẩn 

thiết  niệm,  liền  có  thể  lúc  lâm  chung  hiện  tướng  lành,  vãng  sanh  Tây 

Phương. Những vị đại triệt đại ngộ, thông hiểu sâu xa kinh luận kia còn 

chẳng mong ngang vai bằng lứa với họ! Ấy là vì một đằng bỏ Phật lực, 

chuyên  cậy  vào  tự  lực;  một  đằng  chuyên  cậy  vào  Phật  từ  lực, lấy  Phật 

lực dẫn phát tự lực. Do Phật lực, pháp lực, sức sẵn có trong tự tâm, ba 

pháp khế hợp, nên được siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Pháp 

này quan trọng nhất là Tín - Nguyện. Có Tín - Nguyện sẽ chắc chắn chịu 

tích cực tu trì. Chịu tu trì liền đạt được lợi ích vãng sanh.  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tục Biên, Thư trả lời cư sĩ Tập Hoài Tân)  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 110 

* Phật, Tổ xuất thế đều lập pháp thuận theo cơ nghi. Kẻ độn căn đời 

Mạt  nên  chọn  lấy  pháp  vừa  khế  lý  lại  vừa  khế  cơ  để  chuyên  ròng  dốc 

sức, ngõ hầu nương theo Phật từ lực, vượt ngang ra khỏi tam giới, ngay 

trong một đời này giải quyết xong xuôi đại sự sanh tử chẳng thể dễ dàng 

giải quyết trong trăm ngàn vạn kiếp.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Hạ, Lời tựa cho nghi thức niệm tụng của đạo tràng chuyên tu Tịnh Độ Linh 

 Nham Sơn Tự)  

3. Dạy những điều thiết yếu về lúc lâm chung  

* Một cửa ải lâm chung thật là khẩn yếu. Đời có kẻ ngu trong lúc cha 

mẹ, quyến thuộc lâm chung, bèn bi thương, đau đớn, khóc lóc, tắm rửa, 

thay áo, chỉ cốt sao đẹp mắt người đời, chẳng tính kể đến chuyện gây hại 

cho  người  chết.  Người  không  niệm  Phật  thì  không  nói  làm  chi,  chứ 

người  mang  chí  hướng  khẩn  thiết  vãng  sanh,  lúc  lâm  chung  gặp  phải 

hạng quyến thuộc này đa phần đều bị phá hoại chánh niệm, vẫn phải ở 

lại thế giới này. Trợ niệm lúc lâm chung ví như kẻ yếu đuối trèo núi, sức 

mình  chẳng  đủ,  may  có  sức  của  người  đằng  trước  lôi,  người  đằng  sau 

đẩy, người hai bên nâng đỡ nên bèn có thể lên đến được đỉnh cao chót 

vót. 

Lâm chung chánh niệm rỡ ràng bị phá hoại [bởi những chuyện như] 

tình yêu thương của quyến thuộc, dời đổi chỗ v.v… Ví như dũng sĩ trèo 

núi,  sức  mình  sung  mãn,  nhưng  thân  hữu,  người  quen  biết  đều  đem 

những vật của họ giao cho đội vác. Đội vác quá nhiều nên sức kiệt, thân 

nhọc, nhìn vách núi lùi bước. 

Lẽ được - mất này tuy do người khác gây ra, nhưng thật ra cũng do 

nghiệp lực thiện - ác của chính mình từ trong kiếp trước đã thành toàn 

hay phá hoại người khác mà ra. Phàm những người tu Tịnh nghiệp hãy 

nên thành toàn chánh niệm cho người khác và bảo cho quyến thuộc biết 

sẵn về lẽ lợi - hại, khiến cho ai nấy đều biết điều quan trọng nằm ở chỗ 

thần thức sẽ đạt được, chứ chẳng phải ở chỗ dễ coi thuộc về phương diện 

tình cảm thế gian, để khỏi phải lo lắng nữa!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tăng  Quảng  Chánh  Biên,  quyển  4,  Sự  tích  vãng  sanh  của  ưu-bà-di  Trần  Liễu 

 Thường và nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của Phật Tánh) 

* Phàm con người mắc bệnh, có thể dùng thuốc để trị được thì cũng 

không nhất  quyết  chẳng  dùng  đến  thuốc.  Nếu  chẳng dùng  thuốc  để  trị 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 111 

được thì dù có thuốc tiên cũng vô ích, huống gì là thuốc thế gian? Bất 

luận bệnh có trị được hay không, đều nên uống thuốc A Già Đà. Thuốc 

này tuyệt đối chẳng hại người, uống vào dù thân hay tâm đều thấy công 

hiệu. Người sống trong thế gian, bất luận lâu hay mau, rốt cục đều phải 

chết. Chết không đáng tiếc, chết rồi sẽ đi về đâu há chẳng nên sắp đặt 

sẵn  ư?  Người  có  sức  tự  mình  sắp  đặt  thỏa  đáng  sẵn  sàng  thì  khi  lâm 

chung cố nhiên chẳng cần đến ai khác giúp đỡ, nhưng nếu được phụ trợ 

lại càng thêm đắc lực. Người không có sức hãy nên bảo gia thuộc thay 

mình  niệm  Phật,  ắt  đề  khởi  được  chánh  niệm,  chẳng  đến  nỗi  bị  ân  ái 

buộc ràng, vẫn cứ bị tình thương yêu trói buộc y như cũ, trụ mãi nơi đây 

không  thoát  ra  được!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên, 

 quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Hoàng Hàm Chi - 1)  

* Hãy nên đem hết thảy chuyện nhà và sắc thân của chính mình toàn 

thân buông trọn xuống. Dùng cái tâm chẳng nhiễm mảy trần để trì thánh 

hiệu  vạn  đức  hồng  danh,  nghĩ  mình  sắp  chết,  ngoại  trừ  niệm  Phật  cầu 

tiếp dẫn ra, chẳng khởi một tạp niệm nào. Làm được như thế thì quyết 

định vãng sanh Tây Phương, siêu phàm nhập thánh. Tuổi thọ chưa hết 

thì quyết định nghiệp tiêu, bệnh lành, huệ rạng, phước cao. Nếu không 

thể niệm như thế, cứ si dại cầu chóng được lành bệnh thì chẳng những 

không  thể  chóng  lành,  trái  lại  bệnh  còn  nặng  thêm!  Nếu  mạng  đã  hết, 

chắc chắn phải trôi nổi theo nghiệp, vĩnh viễn không có lúc thoát khỏi 

cõi khổ Sa Bà này.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 

 2, Thư gởi cư sĩ Phương Thánh Dận)  

* Trong tâm bà trừ chuyện niệm Phật ra, chẳng để cho có một chút ý 

niệm nào khác! Ngay cả cái thân của bà cũng chẳng tính toán sẵn sau khi 

chết đi sẽ nên an bài ra sao. Ngay cả với cháu, chắt cũng đều nên coi như 

người không quen biết, mặc kệ chúng nó hay dở ra sao, ta chỉ quan tâm 

niệm đức Phật của ta, nhất tâm mong chờ đức Phật đến tiếp dẫn ta vãng 

sanh Tây Phương. Bà làm theo đúng như lời tôi nói, hết thảy mọi sự đều 

buông xuống hết, đến lúc lâm chung tự nhiên cảm được Phật đích thân 

rủ lòng tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. Nếu vẫn cứ tham luyến hết thảy 

những vật tốt đẹp, tiền bạc, ruộng đất, nhà cửa, đồ cài đầu, quần áo và 

con  cái,  cháu  chắt  v.v…  y  như  cũ  thì  vàn  muôn  phần  chẳng  thể  vãng 

sanh Tây Phương được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Pháp 

 ngữ dạy nữ cư sĩ Châu Dư Chí Liên)  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 112 

* Có chánh nhân Tịnh nghiệp, lại còn thêm tâm  chánh tín tự niệm, 

quyến  thuộc  trợ  niệm,  lo  gì  chẳng  vãng  sanh!  Kẻ  chẳng  thể  vãng  sanh 

đều là do tình ái dấy lên, chánh niệm liền mất. Đừng nói kẻ công phu 

nông  cạn,  dẫu  là  người  công  phu  sâu  đậm,  vẫn  chẳng  thể  vãng  sanh 

được! Do dùng tình kiến phàm phu để xử sự nên khí phận bị cách ngăn 

với Phật vậy . (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, Thư trả lời cư sĩ Chương 

 Duyên Tịnh). 

* Thành tựu người khác vãng sanh thì đến khi chính mình lâm chung 

ắt sẽ có người khác thành tựu sự vãng sanh cho chính mình, đừng cho 

chuyện ấy là không quan hệ rồi coi thường! Trong lúc bình thường hãy 

nên nói với người trong nhà về lợi ích do trợ niệm khi lâm chung cũng 

như những họa hại do tắm rửa, thay áo sẵn, hoặc đối trước người sắp mất 

khóc lóc. Hãy nên thỉnh một cuốn Sức Chung Tân Lương [cho họ đọc] 

để họ biết tường tận. Để rồi đến khi cha mẹ hoặc các quyến thuộc khác 

sắp mạng chung, quyến thuộc trong nhà sẽ cùng nhau vì người ấy niệm 

Phật, khiến cho tâm người [sắp mất] ấy giữ được chánh niệm, theo Phật 

vãng sanh, cũng như thỉnh xã hữu trợ niệm cho người sắp mất ấy. Lúc ấy 

là lúc ngàn cân treo sợi tóc, quan hệ rất lớn. Hãy nên đem những chi phí 

ma chay cúng tế rỗng tuếch, hoa mỹ dùng vào lúc ấy, hãy biến tấm lòng 

buồn đau, tận hiếu chân thành trở thành cái tâm vì cha mẹ niệm Phật. Lại 

còn  bảo  quyến  thuộc  đều  nghe  theo  lời  chỉ  dạy  của  xã  hữu,  đừng  khư 

khư theo tập tục, kẻo làm hỏng đại sự!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Hạ, Duyên khởi của Trợ Niệm Vãng Sanh Xã tại trấn Cấp Tân, Hải Môn)  

* Còn như vì người khác trợ niệm, há nên vì họ niệm Quán Âm, lại 

còn cầu thọ cho người ấy? Niệm Phật cũng có thể kéo dài mạng sống! 

Niệm Quán Âm thì không có tâm cầu được vãng sanh. Nếu tuổi thọ đã 

hết  sẽ  làm  hỏng  chuyện.  Không  phải  là  Niệm  Phật  sẽ  nhất  định  chết, 

niệm  Quán  Âm  nhất  định  chẳng  thể  vãng  sanh.  Chỉ  vì  kẻ  si  không  có 

tâm  niệm  cầu  được  vãng  sanh  nên  cũng  chỉ  tạo  thành  một  thứ  nghiệp 

cảm gây hỏng chuyện mà thôi! Vô Lượng Quang là tiêu tai, Vô Lượng 

Thọ  là  diên  thọ  (kéo  dài  tuổi  thọ).  Niệm  A  Di  Đà  Phật  công  sức  đến 

cùng cực còn được thành Phật, há lẽ nào niệm Phật chẳng thể kéo dài 

tuổi  thọ,  khiến  cho  chóng  chết  ư?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tam  Biên, 

 quyển 4, Đáp lời hỏi của ông Trác Trí Lập) 

*  Kẻ  thường  ngày  chẳng  hề  niệm  Phật,  lâm  chung  được  bạn  lành 

khai thị, mọi người trợ niệm, cũng có thể vãng sanh. Người thường niệm 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 113 

Phật nếu lúc lâm chung bị quyến thuộc vô tri tắm rửa, thay quần áo sẵn 

và hỏi han mọi chuyện, cũng như khóc lóc v.v… Do những nhân duyên 

ấy  phá  hoại  chánh  niệm  liền  khó  được  vãng  sanh.  Vì  thế,  người  niệm 

Phật lúc thường ngày ắt phải bảo ban quyến thuộc trong nhà đều niệm 

thì khi chính mình lâm chung bọn họ đều biết trợ niệm. Lại do thường 

nói lợi ích của sự trợ niệm khi lâm chung và những họa hại do khóc lóc, 

bày vẽ mù quáng, họ sẽ chẳng đến nỗi vì lòng hiếu mà khiến cho người 

thân vẫn phải hứng chịu nỗi khổ sanh tử lớn lao, sẽ ngay trong đời này 

hưởng lợi ích lớn lao vãng sanh Tây Phương.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tam Biên, Những căn cứ để làm cho hết thảy mọi người niệm Phật được vãng sanh 

 hay không vãng sanh)  

* Pháp sư Huyền Trang lúc lâm chung cũng có chút bệnh khổ, tâm 

nghi ngờ những kinh mình dịch có bị sai lầm gì chăng, có một vị Bồ Tát 

an ủi Ngài:  “Do sự khổ nhỏ này, tội báo của Sư trong những kiếp trước 

 đều tiêu tan cả, chớ nên hoài nghi!”  Hãy nên đem ý này an ủi mẹ ông, 

khuyên  cụ  sanh lòng  hoan hỷ,  đừng  sanh  lòng  oán  hận, thì quyết  định 

được Phật gia bị. Thọ mạng chưa hết, sẽ chóng lành bệnh, nếu đã hết, sẽ 

vãng sanh.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư 

 trả lời anh em ông Châu Mạnh Do)  

* Con người suốt cả một đời chuyện gì cũng có thể giả vờ được, chỉ 

có lúc sắp chết là không thể giả dối được! Huống chi cụ không có tình ái 

luyến, vẻ mặt vui tươi, ngồi yên qua đời. Nếu không phải là Tịnh nghiệp 

thành thục, làm sao được như thế? Chỉ cần nhìn vào anh em ông và gia 

đình quyến thuộc tích cực vì mẹ niệm Phật, chẳng những bà cụ được lợi 

ích mà thật ra so với công đức niệm Phật cho chính mình lại càng lớn 

hơn.  Do  vậy,  đức  Phật  dạy  con  người  phàm  tụng  kinh,  trì  chú,  niệm 

Phật, làm các công đức đều hồi hướng cho pháp giới chúng sanh. Bình 

thời còn hồi hướng cho chúng sanh không liên hệ gì với mình, huống gì 

lúc mẹ mất lại chẳng chí tâm vì mẹ niệm Phật hay sao? 

Bởi lẽ, hồi hướng cho hết thảy chúng sanh chính là phù hợp với thệ 

nguyện Bồ Đề của Phật, như một giọt nước gieo vào biển cả cũng trở 

thành  sâu  rộng  như  biển  cả.  Nếu  chưa  đến  được  biển,  đừng  nói  chi  là 

một giọt nước, dẫu trường giang, sông lớn hiển nhiên vẫn thua xa biển 

cả như trời với đất. Do vậy, biết rằng phàm thí cho mẹ và hết thảy mọi 

người đều chính là tự vun bồi phước cho mình! Biết được nghĩa này thì 

người có lòng hiếu sẽ càng tăng trưởng lòng hiếu; kẻ không có lòng hiếu 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 114 

cũng sẽ phát khởi tâm hiếu. Thỉnh Tăng niệm Phật suốt bốn mươi chín 

ngày rất tốt. Lúc niệm Phật thì anh em ông phải có người hiện diện niệm 

theo.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời 

 anh em ông Châu Mạnh Do)  

* Đối với việc cầu an cho người bệnh, tiến vong58, người đời nay hay 

chú trọng tụng kinh, bái sám, làm đàn Thủy Lục59 v.v… Quang đều bảo 

những bạn bè quen biết nên niệm Phật, bởi niệm Phật lợi ích hơn tụng 

kinh, bái sám, làm đàn Thủy Lục nhiều lắm. Vì sao vậy? Tụng kinh thì 

người không biết chữ chẳng thể đọc theo. Dù biết chữ nhưng tụng nhanh 

như  nước  chảy  thì  người  miệng  lưỡi  hơi  chậm  chạp  cũng  không  tụng 

được.  Người  biếng  nhác  tuy  tụng  được  nhưng  cũng  không  chịu  tụng, 

thành ra hữu danh vô thực. Bái sám, làm đàn Thủy Lục cũng cứ theo đó 

mà suy! 

Niệm Phật thì không một ai chẳng thể niệm được, dẫu cho kẻ biếng 

nhác không chịu niệm, nhưng mọi người đồng thanh cùng niệm, nếu kẻ 

ấy không bịt tai thì một câu Phật hiệu cố nhiên sẽ rành rẽ phân minh rót 

vào tâm, tuy chẳng niệm mà cũng chẳng khác gì niệm. Như người nhiễm 

hương,  thân  có  mùi  thơm,  tuy  không  cố ý  muốn  thơm  mà  ngờ  đâu  lại 

được như thế. Vì thân quyến đảo bệnh, cầu siêu, chẳng thể không biết 

điều này.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả 

 lời cư sĩ Hoàng Hàm Chi - 1) 

*  Trong  lúc  ma  chay,  cúng  tế,  toàn  dùng  đồ  chay,  đừng  bị  thế  tục 

xoay chuyển. Dẫu bị kẻ chẳng hiểu thời thế chê là không đúng, cũng cứ 

mặc cho họ cười chê. Tang ma, chôn cất, chớ nên bày vẽ phô trương quá 

mức. Làm Phật sự chỉ nên niệm Phật,  đừng làm Phật sự gì khác, cũng 

như  bảo  cả  nhà  đều  khẩn  thiết  niệm  Phật  thì  đối  với  mẹ  ông,  đối  với 

quyến thuộc và thân thích, bằng hữu của các ông đều có lợi ích thật sự. 



58 Tiến vong: Cầu siêu cho người đã khuất. 

59 Còn gọi là Thủy Lục Trai, Thủy Lục Đạo Tràng, Bi Trai Hội. Đây là pháp hội thí 

thực cho tất  cả hữu tình sống trong nước (thủy) trên đất  liền (lục) và  các loài ngạ 

quỷ. Nguyên khởi do Lương Võ Đế (Tiêu Diễn) mộng thấy có vị Tăng dạy lập đàn 

Thủy Lục, cúng thí cho lục đạo tứ sanh. Vua bèn ra lệnh cho biên tập khoa nghi từ 

các kinh  điển, dựa theo  chuyện A Nan  gặp Diện Nhiên ngạ quỷ  (quỷ mặt  bốc lửa 

cháy  bừng  bừng),  được  Phật  dạy  tạo  Bình  Đẳng  Hộc  để  thí  cho  ngạ  quỷ,  soạn  ra 

khoa nghi, tu Thủy Lục Trai Hội tại chùa Kim Sơn khoảng năm 504. Khoa nghi này 

được các đời sau bổ sung chi tiết hơn 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 115 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời anh em 

 ông Châu Mạnh Do) 

*  Từ  khi  Phật  pháp  truyền  sang  phương  Đông,  Tăng  chúng  đều 

[được an táng theo cách] hỏa thiêu. Những bậc cao nhân thông đạt, sùng 

tín Phật pháp đời Đường đời Tống cũng thường dùng cách này, vì Phật 

pháp  trọng  thần  thức,  chỉ  sợ  đắm  chấp  thân  xác,  chẳng  thể  giải  thoát 

được!  Thiêu  đi  thì  sẽ  biết  “thân  xác  này  chẳng  phải  là  ta”,  không  còn 

đắm chấp nữa. Lại vì [người đã khuất] tụng kinh niệm Phật, mong cho 

họ chứng được Pháp Thân.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Bi 

 ký về việc Linh Nham Sơn Tự xây dựng tháp Phổ Đồng cho tứ chúng)  

* Khi Phật pháp hưng thạnh vào thời Đường  - Tống, người tại gia 

thường dùng cách hỏa táng. Nhưng hãy nên thuận theo thói đời mà chôn 

cất, vì sợ kẻ chấp trước câu nệ sẽ lầm lạc nói ra nói vào, chứ thật ra thiêu 

sẽ dễ dàng gọn gàng hơn. Qua bốn mươi chín  ngày rồi hãy thiêu là ổn 

thỏa. Chôn lâu ngày thì rất có thể xương cốt bị phơi bày.  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời anh em ông Châu Mạnh 

 Do)  

*  Ðiều  bi  thảm  nhất trong  thế  gian  không  chi bằng  cái  chết, nhưng 

người trong khắp cả cõi đời, không một ai may mắn thoát được! Vì vậy, 

người có tâm  muốn lợi  mình, lợi người, chẳng  thể  không sớm  lo  liệu! 

Thật ra, một chữ CHẾT vốn chỉ là giả danh, do kỳ hạn của quả báo chiêu 

cảm từ [các nhân]  đời trước đã hết nên bỏ tấm thân này rồi lại thọ cái 

thân khác vậy. Kẻ chẳng biết Phật pháp thì đúng là không tìm được cách 

gì, chỉ đành mặc cho nghiệp xoay chuyển. Nay đã được nghe pháp môn 

Tịnh  Ðộ  phổ  độ  chúng  sanh  của  đức  Như  Lai  thì  phải  nên  tín  nguyện 

niệm Phật, sắp đặt sẵn tư lương vãng sanh, hầu mong thoát được nỗi khổ 

luân hồi sanh tử giả huyễn, chứng sự vui Niết Bàn thường trụ chân thật. 

Nếu ai có cha, mẹ, anh, em và các quyến thuộc mắc phải bệnh nặng, 

bệnh  tình khó  bề  thuyên  giảm,  thì hãy  nên  phát tâm  hiếu  thuận,  từ  bi, 

khuyên họ niệm Phật cầu sanh Tây Phương và trợ niệm cho họ, để mong 

người bệnh nhờ vào đó sau khi chết liền được sanh về Tịnh Ðộ. Sự lợi 

ích như thế làm sao diễn tả được? Nay tôi nêu lên ba điều trọng yếu để 

làm căn cứ hòng thành tựu sự vãng sanh cho người lâm chung; lời lẽ tuy 

thô vụng, quê kệch, nhưng ý vốn lấy từ kinh Phật. Gặp được nhân duyên 

này, hãy đều nên làm theo. Ba điều trọng yếu vừa nói đó chính là:  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 116 

- Một là khéo chỉ dạy, an ủi, khiến cho [người sắp mất] sanh chánh 

tín. 

- Hai là mọi người thay phiên niệm Phật để giúp [cho người sắp mất] 

giữ được tịnh niệm  

- Ba là hết sức tránh dời động, khóc lóc, kẻo làm hỏng việc. 

Nếu có thể tuân theo ba pháp này để hành thì [người sắp mất] chắc 

chắn  sẽ  tiêu  trừ  được  túc  nghiệp,  tăng  trưởng  Tịnh  nhân  (cái  nhân  để 

vãng  sanh  Tịnh  Độ),  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây  Phương.  Hễ 

được vãng sanh thì sẽ siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, dần dần 

tấn tu, ắt sẽ đạt tới viên thành Phật quả mới thôi. Sự lợi ích như vậy hoàn 

toàn nhờ vào  sức  trợ  niệm  của  quyến  thuộc.  Có thể  làm  được  như  thế 

mới là chân hiếu đối với cha mẹ, mới thật là chân đễ60 đối với anh em 

trai,  chị  em  gái,  mới  thật  là  chân  từ  đối  với  con  cái,  mới  thật  là  chân 

nghĩa,  chân  huệ  đối  với  bằng  hữu  và  đối  với  mọi  người.  Dùng  những 

điều ấy để vun bồi cái nhân Tịnh Ðộ của chính mình, khơi gợi lòng tin 

tưởng  của  những  đồng  nhân,  lâu  ngày  chầy  tháng,  đâu  có  khó  gì  mà 

chẳng tập quen thành lề thói cho được? Nay tôi sẽ trình bày từng điều 

một  để  chẳng  đến  nỗi  có  những  điều  không  thích  đáng  lúc  lâm  chung 

vậy. 

a.  Ðiều  thứ  nhất  là  khéo  chỉ  bày,  an  ủi,  khiến  cho  [người  sắp 

mất] sanh chánh tín  

Thiết  tha khuyên  người  bịnh buông xuống  hết  thảy,  [chỉ]  nhất  tâm 

niệm  Phật.  Nếu  như  cần  phải  giao  phó  việc  gì  thì  phải  mau  giao  phó. 

Giao phó xong bèn chẳng đếm xỉa đến nữa, chỉ nghĩ ta nay sắp theo Phật 

vãng sanh cõi Phật; tất cả sự giàu sang, vui sướng, quyến thuộc thế gian, 

các thứ trần cảnh đều là chướng ngại, thậm chí khiến ta bị mắc hại. Vì 

thế, chẳng nên sanh một niệm quyến luyến, vướng mắc. 

Phải biết: Một niệm chân tánh của chính mình vốn chẳng có chết. Sự 

chết vừa mới nói đó chỉ là xả thân này để lại thọ cái thân khác mà thôi! 

Nếu chẳng niệm Phật thì sẽ phải thuận theo nghiệp lực thiện, ác để lại 

thọ sanh trong nẻo lành, đường dữ  (Đường lành là trời - người. Đường ác là 

súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. A Tu La vừa gọi là đường lành vừa gọi là đường ác vì 

họ tu nhân cảm quả đều là thiện  - ác xen tạp). Nếu như trong lúc lâm chung, 



60 Chân đễ: Tình thương yêu, hòa thuận thật sự đối với anh em. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 117 

nhất tâm niệm Nam Mô A Di Ðà Phật thì do tâm niệm Phật chí thành ấy, 

ắt quyết định cảm được Phật dấy lòng từ bi lớn lao, đích thân tiếp dẫn 

khiến cho ta được vãng sanh. 

Thêm nữa, đừng nghi rằng: Ta là nghiệp lực phàm phu, chỉ do niệm 

Phật  trong  một  thời  gian  ngắn,  sao  lại  có  thể  thoát  khỏi  sanh  tử,  vãng 

sanh Tây Phương? Nên biết rằng: Vì đức Phật đại từ bi nên dẫu là kẻ tội 

nhân Thập Ác, Ngũ Nghịch rất nặng, lúc lâm chung tướng địa ngục đã 

hiện ra, mà nếu có thiện tri thức dạy cho niệm Phật bèn niệm mười tiếng 

hoặc chỉ một tiếng thì cũng được Phật tiếp dẫn, vãng sanh Tây Phương. 

Hạng người ấy chỉ niệm mấy câu mà còn được vãng sanh, sao vẫn cho 

rằng ta nghiệp lực nặng nề, niệm Phật ít ỏi để rồi sanh lòng nghi ư? 

Phải biết: Chân tánh vốn sẵn có của chúng ta và chân tánh của Phật 

chẳng  hai;  chỉ  vì  ta  Hoặc  nghiệp  sâu  nặng  nên  chẳng  thọ  dụng  được! 

Nay đã quy mạng nơi Phật như con nương về với cha, chính là trở về với 

quê nhà ta vốn sẵn có, chứ nào có phải là điều gì vượt ra ngoài khả năng 

của ta đâu! 

Hơn  nữa,  xưa  kia,  đức  Phật  đã  phát  nguyện:   “Nếu  có  chúng  sanh 

 nghe  danh  hiệu  của  ta  mà  chí  tâm  tin  ưa,  dẫu  chỉ  mười  niệm  mà  nếu 

 chẳng được vãng sanh thì chẳng lấy ngôi Chánh Giác”.  Vì thế, hết thảy 

chúng sanh lúc lâm chung phát tâm chí thành niệm Phật cầu sanh về Tây 

Phương thì không một ai là chẳng được Ngài rủ lòng Từ tiếp dẫn. Ngàn 

vạn phần chẳng được hoài nghi nữa! Hoài nghi tức là tự mình lầm lạc, 

họa ấy chẳng nhỏ đâu! Huống hồ, lìa khỏi thế giới khổ não này, sanh về 

thế giới vui vẻ kia là chuyện hết sức sung sướng, hãy nên sanh tâm hoan 

hỷ, ngàn vạn phần chẳng được sợ chết! Dẫu sợ chết vẫn chẳng thể không 

chết, lại còn đâm ra mất phần vãng sanh Tây Phương nữa, vì tâm mình 

đã trái với tâm Phật rồi! Dẫu Phật sẵn lòng đại từ bi cũng không làm thế 

nào được đối với những chúng sanh chẳng nương theo lời dạy của Phật! 

Vạn đức hồng danh của Phật A Di Ðà giống như lò luyện lớn lao; tội 

nghiệp  trong  nhiều  kiếp  của  chúng  ta  như  một  mảnh  tuyết  trong  hư 

không. Nghiệp lực phàm phu do bởi niệm Phật nên nghiệp liền tiêu diệt, 

giống như mảnh tuyết ở gần bên lò lửa lớn liền bị tiêu hết chẳng còn gì 

nữa. Vả lại, huống chi nghiệp lực đã tiêu thì bao nhiêu thiện căn sẽ tự 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 118 

nhiên tăng trưởng thù thắng; sao lại còn ngờ chẳng được vãng sanh và 

Phật chẳng đến tiếp dẫn nữa ư? 

Mềm mỏng, uyển chuyển chỉ dạy, an ủi như thế thì người bệnh sẽ có 

thể tự sanh tâm chánh tín. Ðấy chính là những điều chỉ dạy cho người 

bệnh.  Còn  như  những  chuyện  do  lòng  tận  hiếu  chí  thành  mà  chính  ta 

phải nên làm thì hãy chú trọng nơi những điểm ấy. 

b. Thứ hai là mọi người thay phiên nhau niệm Phật để giúp [cho 

người chết giữ được] tịnh niệm  

Trước  đó,  đã  chỉ  dạy  người  bệnh  khiến  cho  kẻ  ấy  sanh  chánh  tín; 

nhưng vì người bệnh tâm lực yếu ớt, đừng nói chi hạng người lúc còn 

khỏe  mạnh  chưa  bao  giờ niệm  Phật,  chẳng  dễ gì  niệm  liên tục  lâu  dài 

được, ngay cả người một mực chuyên trọng niệm Phật đến lúc ấy cũng 

hoàn toàn nhờ vào người khác trợ niệm thì mới có thể hữu hiệu. Vì vậy, 

quyến thuộc trong nhà hãy nên cùng nhau phát tâm hiếu thuận, từ bi, vì 

người ấy trợ niệm Phật hiệu. 

Nếu bệnh tình còn chưa đến nỗi sắp chết vào bất cứ lúc nào thì nên 

chia  ban  niệm  Phật.  Nên  chia  thành  ba  ban,  mỗi  ban  hạn  định  mấy 

người. Ban đầu tiên niệm Phật ra tiếng, ban thứ hai và thứ ba niệm thầm. 

Niệm một tiếng đồng hồ thì ban thứ hai niệm tiếp; ban thứ nhất, ban thứ 

ba niệm thầm. Nếu có chuyện nhỏ thì nên lo liệu trong lúc niệm thầm; 

còn trong lúc trực ban trọn chẳng nên bỏ đi. Ban thứ hai niệm xong, ban 

thứ ba niệm tiếp. Xong rồi liền trở lại từ đầu. Niệm một tiếng, nghỉ hai 

tiếng; [như vậy thì niệm] suốt cả ngày đêm cũng không mệt nhọc lắm. 

Phải biết: Chịu giúp cho người khác đạt được Tịnh niệm vãng sanh 

thì cũng sẽ được hưởng quả báo có người trợ niệm. Chớ có nói “chỉ vì 

cha mẹ nên mới phải tận hiếu như vậy”, đối với người dưng cũng nên 

vun bồi ruộng phước của chính mình, trưởng dưỡng thiện căn của chính 

mình thì mới đúng là đạo tự lợi, chứ chẳng phải chỉ vì người khác mà 

thôi! Thành tựu một người được vãng sanh Tịnh Ðộ chính là thành tựu 

một chúng sanh làm Phật. Công đức như thế há thể nghĩ lường được ư? 

Ba  ban  niệm  liên  tục,  tiếng  niệm  Phật  chẳng  ngớt.  Nếu  sức  bệnh 

nhân niệm được thì nương theo đó niệm nho nhỏ theo. Chẳng thể niệm 

nổi thì lắng tai nghe kỹ, tâm không có niệm gì khác sẽ tự có thể tương 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 119 

ứng với Phật vậy. Tiếng niệm Phật chẳng nên quá to; niệm to sẽ hao hơi, 

khó niệm lâu được; cũng chẳng thể quá nhỏ khiến cho bệnh nhân nghe 

chẳng  rõ.  Chẳng  nên  niệm  quá  mau,  cũng  chẳng  nên  quá  chậm.  Quá 

mau,  bệnh  nhân  niệm  theo  chẳng  nổi,  dẫu  có  lắng  nghe  [tiếng  niệm] 

cũng khó nghe rõ. Quá chậm thì chẳng tiếp hơi nổi nên cũng khó có ích! 

Hãy nên niệm chẳng lớn tiếng, chẳng nhỏ tiếng, chẳng rề rà, chẳng 

gấp gáp; từng chữ phân minh, từng câu rành mạch, khiến cho từng chữ, 

từng câu lọt tai thấu dạ bịnh nhân; như vậy thì dễ có sức [niệm theo]. 

Đối với pháp khí dùng để niệm Phật, chỉ nên dùng dẫn khánh, hết thảy 

các thứ khác đều nhất loạt chẳng nên dùng. Tiếng dẫn khánh trong trẻo 

khiến tấm lòng người nghe thanh lương. Tiếng mõ trầm đục chẳng thích 

hợp cho việc trợ niệm khi lâm chung. 

Lại nữa, nên niệm Phật hiệu gồm bốn chữ. Lúc bắt đầu thì niệm vài 

câu sáu chữ; rồi sau đó chuyên niệm bốn chữ A Di Ðà Phật, chẳng niệm 

Nam  Mô.  Do  ít  chữ  dễ  niệm  nên  bệnh  nhân  sẽ  niệm  theo  được  hoặc 

nhiếp tâm lắng nghe, đều đỡ tốn tâm lực. Quyến thuộc trong nhà niệm 

như vậy mà thỉnh thiện hữu bên ngoài đến [trợ niệm] thì cũng niệm như 

vậy.  Dù  nhiều  người  hay  ít  người  đều  phải  niệm  như  thế,  chẳng  nên 

niệm  một  chốc  lại  ngưng  nghỉ,  rồi lại  niệm  khiến  cho  bịnh  nhân  niệm 

Phật gián đoạn. Nếu gặp lúc ăn cơm thì nên ăn vào lúc thay phiên, đừng 

ngớt tiếng niệm Phật. Nếu như lúc bịnh nhân sắp tắt hơi thì cả ba ban 

nên cùng niệm cho đến tận sau khi đã tắt hơi hẳn rồi mới lại chia ba ban 

niệm suốt ba tiếng đồng hồ nữa. Sau đấy, mới ngưng niệm để lo liệu, sắp 

đặt mọi việc. Trong lúc niệm Phật, chẳng để cho bè bạn đến trước bệnh 

nhân thăm hỏi, vỗ về. Ðã có lòng đến thăm thì hãy theo đại chúng niệm 

Phật mấy thời. Ấy mới là tấm lòng yêu mến chân thật, có ích cho bịnh 

nhân. Còn nếu cứ theo thói tục thường tình thì chính là đã xô người ta 

xuống biển.  Tình  ấy  tuy  đáng  cảm,  nhưng  [để xảy  ra]  sự  ấy  thật đáng 

đau đớn. Toàn là cậy vào người chủ chốt hiểu rõ đạo lý, bảo trước với 

người [đến thăm] để khỏi tổn thương tình cảm, lại khỏi gây hại cho bệnh 

nhân bị phân tâm chẳng được vãng sanh vậy. 

 c. Thứ ba là kiêng dè dời động, khóc lóc để khỏi làm hỏng đại sự  

Lúc  người  bệnh  sắp  chết  chính  là  lúc  phân  biệt  giữa  thánh,  phàm, 

người, quỷ, [tình trạng khác nào] ngàn cân [treo] đầu sợi tóc; quan trọng 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 120 

cùng cực! Chỉ nên dùng Phật hiệu để hướng dẫn thần thức của người ấy, 

trọn chẳng nên tắm rửa, thay áo, hoặc dời chỗ nằm. Mặc kệ [người ấy] 

nằm - ngồi như thế nào, cứ để yên người đó trong tư thế ấy, chẳng nên 

dời động chút nào. Cũng chẳng nên đối trước [người ấy] mà lộ vẻ buồn 

bã, thương xót, hoặc đến nỗi khóc lóc. Vì khi đó, [người sắp chết] thân 

chẳng tự chủ được; hễ lay động là toàn thân lẫn chân tay đều bị đau đớn 

như bị bẻ,  chặt,  giằng  xé.  Hễ  đau đớn  thì  sanh  tâm  sân  hận nên  [tâm] 

niệm Phật bị ngưng dứt. Mang tâm sân hận ra đi, phần nhiều bị đọa vào 

độc loại (những loài vật hung dữ, độc địa như rắn, bò cạp, rết…), đáng 

sợ hãi quá sức! Nếu [người sắp chết] thấy [thân quyến] đau đớn, khóc 

lóc  thì  tâm  mến  luyến  phát  sanh  nên  [tâm]  niệm  Phật  cũng  bị  ngừng 

nghỉ.  Vì  mang  tâm  ái  luyến  mà  ra  đi  nên  đến  nỗi  đời  đời,  kiếp  kiếp 

chẳng được giải thoát.  Lúc  ấy,  có  lợi  nhất  thì không  gì  bằng nhất tâm 

niệm Phật; điều gây hại nhất không chi bằng vọng động, khóc than. Nếu 

như vọng động, khóc  than đến nỗi [người chết] sanh lòng sân hận hay 

mến luyến thì dẫu có muốn sanh Tây  Phương, cả vạn trường hợp cũng 

chẳng được một! 

Thêm nữa, người sắp chết hơi nóng rút từ dưới rút lên trên là tướng 

siêu thăng, còn [hơi nóng] từ trên rút xuống dưới là tướng đọa lạc. Vì 

vậy, có thuyết:  

 Ðảnh thánh, nhãn thiên sanh 

 Nhân tâm, ngạ quỷ phúc  

 Súc sanh tất cái ly, 

 Ðịa ngục cước bản xuất 61 

Nhưng nếu mọi người chí thành trợ niệm thì [người chết] ắt tự có thể 

sanh thẳng về Tây Phương; chẳng nên thăm dò nhiều lượt khiến cho khi 

thần thức [người chết] chưa rời [khỏi xác], có thể sẽ do bị kích thích như 

vậy mà tâm sanh phiền đau nên chẳng được vãng sanh. Lỗi lầm ấy thật 

là vô lượng vô biên. Xin các thân hữu ai nấy đều khẩn thiết niệm Phật, 

chẳng cần thăm dò xem hơi nóng cuối cùng bị lạnh đi ở chỗ nào. Kẻ làm 

con hãy nên lưu tâm điều này mới là hiếu thật sự. Nếu cứ thuận theo các 

tình cảm thông tục trong thế gian thì chính là xô người thân xuống biển 



61 Đảnh đầu nóng sẽ sanh vào cõi thánh, mắt còn nóng thì sanh vào cõi trời. Ngực 

nóng thì sanh vào cõi người. Bụng nóng thì sanh vào đường ngạ quỷ. Đầu gối nóng 

thì sanh vào đường súc sanh. Bàn chân nóng thì sanh trong địa ngục. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 121 

khổ chẳng thương xót, mong một lũ vô tri vô thức xúm lại khen ngợi ta 

đã tận hiếu! Hiếu như vậy thì có khác chi là tình yêu của La Sát Nữ! 

Kinh dạy: “La Sát Nữ ăn thịt người, bảo: „Vì ta yêu ngươi nên ăn thịt 

 ngươi!‟  Kẻ vô tri kia thể hiện lòng hiếu khiến cho người thân mất vui, bị 

khổ, há chẳng phải là giống hệt cái tình yêu người của La Sát Nữ hay 

sao? Tôi nói ra lời này, chẳng phải là không đếm xỉa tình người, chỉ là 

muốn cho ai nấy đều xét rõ sự thực, cốt sao người chết vãng sanh, kẻ còn 

sống được phước, nhằm thỏa tấm lòng thành sắt son của con hiền, cháu 

thảo  thương  yêu  người  thân,  chẳng  ngờ  lời  lẽ  dường  như  quá  khích. 

Người thương yêu cha mẹ thật sự ắt sẽ lượng thứ cho!  (Ấn Quang Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Hạ, Lâm chung tam đại yếu) 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 122 

V. Miễn cư tâm thành kính (Khuyên gắng giữ lòng thành kính)  

*  Nhập  đạo  có  nhiều  cửa,  chỉ  do  chí  hướng  của  mỗi  người,  trọn 

không có một pháp nhất định. Cái nhất định là Thành, là Cung Kính. Hai 

sự này dẫu chư Phật tột cùng đời vị lai xuất thế cũng chẳng thể thay đổi 

được. Nhưng bọn phàm phu sát đất chúng ta muốn tiêu nghiệp lụy nhanh 

chóng, mau chứng Vô Sanh lại chẳng dốc sức nơi hai chuyện này thì ví 

như cây không rễ lại muốn xum xuê, chim không cánh lại muốn bay, há 

có được chăng?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, 

 Thư trả lời thầy Hoằng Nhất - 1)  

* Một pháp Niệm Phật là pháp giản dị nhất, dễ dàng nhất, rộng nhất, 

lớn nhất, nhưng phải khẩn thiết, chí thành đến cùng cực mới có thể cảm 

ứng đạo giao, được lợi ích thật sự ngay trong đời này (Chiều hôm đại sư Ấn 

Quang thị hiện viên tịch, đã bảo các vị  như Diệu Chân rằng:   “Pháp môn Tịnh  Độ 

 không  có  gì  là  lạ  lùng, đặc  biệt  cả,  chỉ  cần  khẩn  thiết  chí  thành thì  không  một  ai 

 chẳng được Phật tiếp dẫn, đới nghiệp vãng sanh”.  Theo Vĩnh Tư Tập). Nếu biếng 

trễ, lười nhác, không mảy may kính sợ, dẫu gieo được viễn nhân, nhưng 

cái  tội  khinh  nhờn  khó  thể  tưởng  được  nổi....  Tôi  thường  nói:   “Muốn 

 được lợi ích thật sự nơi Phật pháp thì phải hướng về cung kính mà cầu. 

 Có một phần cung kính thì tiêu tội nghiệp một phần, tăng phước huệ một 

 phần.  Có  mười  phần  cung  kính,  thì  tiêu  tội  nghiệp  mười  phần,  tăng 

 phước huệ mười phần. Nếu không cung kính đến nỗi khinh nhờn thì tội 

 nghiệp càng tăng, phước huệ càng giảm”.   (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Đặng Bá Thành)  

* Lễ tụng trì niệm, các thứ tu trì đều phải lấy thành kính làm chủ. 

Nếu  thành  kính  cùng  cực  thì  công  đức  sẽ  như  trong  kinh  nói:   “Dẫu 

 thuộc địa vị phàm phu, tuy chưa thể viên đắc, nhưng sở đắc của người 

 ấy đã khó thể nghĩ bàn” . Nếu không thành kính sẽ giống như diễn tuồng, 

khổ, sướng, buồn, vui đều là giả vờ, chẳng do nội tâm phát ra. Dẫu có 

công đức cũng chẳng thể vượt khỏi si phước trong nhân thiên mà thôi; 

nhưng ắt sẽ lại ỷ vào si phước ấy mà tạo ác nghiệp, nỗi khổ trong tương 

lai  khi nào  hết được?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên, 

 quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân - 2)  

* Là Thành, là Cung Kính. Những chữ ấy cả thế gian đều biết, nhưng 

đạo ấy cả thế gian đều lầm. Ấn Quang do tội nghiệp sâu nặng, mong tiêu 

trừ tội chướng để báo ân Phật nên thường tìm cầu khuôn mẫu tu trì tốt 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 123 

đẹp  của  cổ  đức,  do  vậy  mới  biết  Thành  và  Cung  Kính  quả  thật  là  bí 

quyết cực diệu để siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Vì thế, tôi 

thường  ra  rả  bảo  cùng những  ai  hữu  duyên .    (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao 

 Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh Gia - 5)  

*  Như  Lai  diệt  độ,  chỉ  còn  kinh  tượng  tồn  tại.  Nếu  coi  tượng  bằng 

đất, gỗ, vàng, sơn vẽ v.v… là Phật thật sẽ diệt được nghiệp chướng, phá 

phiền hoặc, chứng tam-muội, xuất sanh tử. Nếu coi là đất, gỗ, vàng, sơn 

vẽ  v.v...  thì  chỉ  là  đất,  gỗ,  vàng,  sơn  vẽ  mà  thôi;  khinh  nhờn  đất,  gỗ, 

vàng, sơn vẽ thì không mắc lỗi gì. Nếu khinh nhờn tượng Phật bằng đất, 

gỗ, vàng sơn vẽ thì tội ngập trời! Đọc tụng kinh Phật, lời Tổ, phải nghĩ 

Phật,  Tổ  đang  hiện  diện  đích  thân  nói  cho  chúng  ta,  chẳng  dám  manh 

nha ý niệm lười nhác, coi thường. 

Tôi nói người làm được như thế ắt được vãng sanh, cao đăng phẩm 

vị, chứng ngộ triệt để Nhất Chân. Nếu không, bèn là đùa cợt với pháp 

môn, được lợi ích bất quá là thấy nhiều, biết nhiều, nói trơn tru, nhưng 

chẳng được thọ dụng thật sự mảy may gì, chỉ thành chuyện nghe lỏm nói 

mò! Đối với Tam Bảo, cổ nhân luôn giữ lòng kính trọng thật sự, chẳng 

phù phiếm bàn xuông! Người bây giờ ngay một chữ “khuất” còn không 

nói  được,  huống  gì  thực  hành?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng 

 Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Vưu Tích Âm ở Vô Tích) 

* Nghi thức lễ Phật đối với người rất bận chẳng cần phải lập riêng, 

chỉ cần chí thành khẩn thiết xưng niệm Phật hiệu, thân lễ dưới chân Phật, 

ắt phải thành kính như Phật đang hiện diện là được rồi!  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Trương Vân Lôi - 2) 

* Chẳng thể lễ xá-lợi, chẳng thể thân cận tùng lâm, nào có thiếu sót 

gì đâu? Cứ hễ thấy tượng Phật, liền nghĩ đó là đức Phật thật, thấy kinh 

Phật, lời Tổ, liền tưởng như Phật, Tổ đang đối mặt dạy mình, phải cung, 

phải  kính,  không  biếng  nhác,  không  coi  thường  thì  chẳng  phải  là  suốt 

ngày thấy Phật, suốt ngày thân cận chư Phật, Bồ Tát, tổ sư, thiện tri thức, 

xá-lợi,  tùng  lâm  hay  sao?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh 

 Biên, quyển 2, Thư gởi cư sĩ Tạ Dung Thoát)  

* Hết thảy các kinh Đại Thừa hiển hay mật do đức Đại Giác Thế Tôn 

đã  nói,  về  lý  đều  vốn  duy  tâm,  đạo  phù  hợp  Thật  Tướng.  Trải  ba  đời 

chẳng biến đổi, cả mười pháp giới đều tuân theo. Là người dẫn đường để 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 124 

trở về nguồn, quay lại cội, dẹp khổ, ban vui, là đạo sư của chư Phật, là 

bậc cha lành dẹp khổ ban vui cho chúng sanh. Nếu có thể tột lòng thành, 

tận lòng kính, lễ tụng, thọ trì thì cả mình lẫn người đều được lợi ích thù 

thắng, u - hiển đều được gội ân quang. Dường như Như Ý Châu, giống 

như Vô Tận Tạng, lấy chẳng hết, dùng chẳng cùng, tùy tâm hiện lượng 

đều vẹn sở nguyện.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 

 2, Trì Kinh Lợi Ích Tùy Tâm Luận)  

*  Muốn  được  lợi  ích  thật  sự  nơi  Phật  pháp  thì  phải  thực  hiện  với 

mười phần thành tâm. Trì kinh và niệm Phật về mặt Sự tuy giống nhau, 

nhưng lòng Thành có sâu hay cạn, phù phiếm hay thiết tha khác biệt, cho 

nên lợi ích càng khác biệt lớn lao! Mọi chuyện trong thế gian đều phải 

do lòng Thành để được thành tựu, huống gì trì kinh, niệm Phật, muốn 

dùng cái thân phàm phu để liễu sanh thoát tử, siêu lên cõi Phật, mà thiếu 

lòng Thành há có được chăng?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Lý Thính Đào ở Hải Môn)  

* Trì tụng kinh chú, quý tại chí thành. Dẫu trọn chẳng biết nghĩa, mà 

nếu có thể hết lòng Thành, cạn lòng kính, kiền thành, khẩn thiết thọ trì 

thì lâu ngày chầy tháng tự nhiên sẽ nghiệp tiêu, trí rạng, chướng tận, tâm 

minh, còn có thể thấu hiểu trực tiếp ý Phật, huống là những giải thích về 

mặt văn tự và ý nghĩa của chúng ư? 

Nếu không, dẫu có thấu hiểu thông suốt nhưng do chẳng chí thành 

thì  chỉ  trở  thành  tình  kiến  phàm  phu,  dò  đoán  suy  lường  mà  thôi;  chứ 

không có cách nào đạt được lợi ích chân thật và sự cảm ứng chân thật 

của kinh! Do hoàn toàn là thức tâm62 phân biệt suy lường thì làm sao có 

thể  ngầm  thông  Phật  trí,  thầm  hợp  diệu  đạo,  hễ  vừa  vượt  thoát  liền 

chứng nhập trực tiếp, mau chóng đạt lợi ích thù thắng?  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn  Sao  Tam  Biên,  quyển  3,  Lời  tựa  sách  Triêu  Mộ  Khóa  Tụng  Bạch  Thoại  Giải 

 Thích)  

* Kinh dạy:  “Thân người khó được, Phật pháp khó được nghe”.  Nếu 

không có nhân duyên kiếp xưa thì danh hiệu kinh Phật còn chẳng được 

nghe, huống là được thọ trì, đọc tụng, tu nhân, chứng quả ư? Những gì 

đức  Như  Lai  đã  nói  đều  y  theo  lý  vốn  sẵn  có  trong  tâm  chúng  sanh, 



62 Thức tâm (còn gọi là Tâm Sở Pháp), tức cái tâm bị chi phối bởi tác dụng của sáu 

thức hay tám thức; gọi như vậy để phân biệt với chân tâm. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 125 

ngoài tâm tánh trọn chẳng có một pháp nào để đạt được cả. Chỉ vì chúng 

sanh đang mê nên chẳng thể hiểu rõ, trong Chân Như Thật Tướng bèn 

huyễn sanh vọng tưởng, chấp trước. Do vậy, khởi tham - sân - si, tạo giết 

- trộm - dâm, mê trí huệ nên thành phiền não, ngay nơi thường trụ bèn 

thành sanh diệt, trải trần điểm kiếp, không thể thoát được. May mắn gặp 

được những kinh Đại Thừa hiển - mật do đức Như Lai đã nói, mới biết 

hạt châu vẫn y nguyên nơi chéo áo, Phật tánh vẫn tồn tại. Tự coi mình là 

khách, là kẻ hạ tiện, nhưng vốn thật là con ông trưởng giả. Trời - người 

sáu nẻo chẳng phải là chỗ ta ở; Thật Báo, Tịch Quang mới là quê nhà sẵn 

có. Nghĩ lại từ vô thủy đến bây giờ, chưa nghe lời Phật nên dù sẵn có 

tâm  tánh  này,  vô  cớ  bị  luân  hồi  oan  uổng!  Thật  là  đáng  đau  đớn  khóc 

than, tiếng  rền  đại  thiên, tim  từng  miếng  xé  toạc,  ruột  từng  tấc  đứt  lìa. 

Ân ấy, đức ấy quả còn hơn trời đất, cha mẹ gấp trăm ngàn vạn lần. Dẫu 

nghiền thân  nát  xương, há  có  thể  báo  đền  được?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn 

 Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Kiệt Thành Phương Hoạch Lợi Ích Luận) 

*  Kinh  Kim  Cang  dạy:   “Nếu  kinh  điển này  ở  đâu, chỗ  ấy  có Phật, 

 phải như đệ tử tôn trọng [Phật]”.  Lại dạy:  “Nơi nơi, chốn chốn, nếu có 

 kinh  này  thì  hết  thảy  thế  gian  trời,  người,  A  Tu  La  đều  phải  nên  cúng 

 dường.  Phải  biết  chỗ  ấy  chính  là  tháp,  đều  nên  cung  kính,  làm  lễ,  đi 

 nhiễu, dùng các thứ hương hoa rải lên nơi đó”.  Vì sao lại dạy như thế? 

Do hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác của 

hết thảy chư Phật đều từ kinh này mà ra. 

Các kinh Đại Thừa đâu đâu cũng dạy con người phải cung kính kinh 

điển,  chứ  không  phải  chỉ  nói  một  lần  rồi  thôi!  Ấy  là  vì  các  kinh  Đại 

Thừa chính là mẹ của chư Phật, là thầy của Bồ Tát, là Pháp Thân xá-lợi 

của tam thế Như Lai, là thuyền Từ thoát khổ của chúng sanh trong chín 

giới. Dù cao đăng Phật quả vẫn còn phải kính pháp, ngõ hầu báo đáp đến 

tận gốc, chẳng quên đại ân. Vì thế, kinh Niết Bàn dạy:  “Pháp là mẹ của 

 Phật, Phật từ Pháp sanh”. 

Tam thế Như Lai đều cúng dường Pháp, huống gì hạng phàm phu sát 

đất, toàn thân đầy nghiệp lực, như tù nhân phạm tội nặng bị giam cầm 

lâu ngày trong lao ngục, không cách gì thoát ra được! May sao nhờ vào 

thiện  căn  đời  trước,  được  xem  kinh  Phật,  như  tù  nhân  nhận  được  lệnh 

tha, mừng rỡ vô ngần! Do vậy, bèn nương theo kinh pháp vái chào tam 

giới  mãi  mãi,  thoát  khỏi  lao  ngục  sanh  tử  vĩnh  viễn,  đích  thân  chứng 

Tam Thân, về thẳng quê nhà Niết Bàn. Vô biên lợi ích do nghe kinh bèn 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 126 

đạt được, há có nên dựa theo tri kiến cuồng vọng chẳng giữ lòng kính sợ, 

giống như nhà Nho đọc sách trong cõi tục, buông tuồng khinh nhờn ư? 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Kiệt Thành Phương 

 Hoạch Lợi Ích Luận) 

*  Còn  như  duyệt  kinh,  nếu  muốn  làm  pháp  sư  để  tuyên  dương  cho 

đại chúng thì hãy nên đọc kinh văn trước, kế đến là đọc chú sớ. Nếu tinh 

thần không sung túc, kiến giải không hơn người, chớ nên uổng công lao 

tâm lao lực, uổng phí năm tháng. Nếu muốn tùy sức chứng được lợi ích 

thật sự, phải chí thành khẩn thiết, thanh tịnh ba nghiệp, trước hết đoan 

tọa một lát để thân tâm ngưng lặng, rồi sau đấy mới lễ Phật tụng ra tiếng, 

hoặc chỉ thầm đọc, hoặc lễ Phật rồi đoan tọa một chút, sau đấy mới mở 

kinh  ra.  Cần  phải  ngồi  ngay  ngắn  nghiêm  chỉnh  như  đối  trước  thánh 

dung,  đích  thân  nghe  viên  âm,  chẳng  dám  chớm  một  niệm  lười  nhác, 

cũng chẳng dám khởi một niệm phân biệt. Đọc thẳng từ đầu đến cuối, 

bất luận dù văn hay nghĩa đều nhất loạt chẳng dụng công để hiểu. 

Đọc kinh như thế, người lợi căn liền có thể ngộ được lý Nhị Không, 

chứng pháp Thật Tướng. Nếu như căn cơ độn, kém, cũng có thể tiêu trừ 

nghiệp chướng, tăng trưởng phước huệ. Lục Tổ nói:  “Chỉ xem kinh Kim 

 Cang liền có thể minh tâm kiến tánh” , tức là nói đến cách xem như vậy 

đó. Vì thế nói  “chỉ”.  Có thể xem kinh như thế thì xem kinh Đại Thừa 

nào cũng có thể minh tâm kiến tánh, há phải riêng gì kinh Kim Cang là 

như vậy! 

Nếu cứ một bề phân biệt, câu nói này nghĩa là gì, đoạn này nghĩa là 

gì, bèn hoàn toàn thuộc vào phàm tình vọng tưởng, đoán mò, suy lường, 

há  có  thể  ngầm  hợp  ý  Phật,  viên  ngộ  ý  chỉ  của  kinh,  nhân  đó  nghiệp 

chướng tiêu trừ, phước huệ tăng cao ư?... 

Ngài Trí Giả tụng kinh, hoát nhiên đại ngộ, lặng lẽ nhập định, há có 

phải là do tâm phân biệt mà hòng đạt được ư? Một vị cổ đức chép kinh 

Pháp  Hoa,  nhất  tâm  chuyên  chú bèn được  “niệm  cực,  tình  vong ” , đến 

khi trời tối mịt vẫn cứ viết mãi. Thị giả vào nói trời đã tối đen rồi sao 

thầy vẫn viết mãi, liền duỗi tay ra chẳng thấy được bàn tay63. Duyệt kinh 

như thế cùng với tham thiền, khán thoại đầu, trì chú, niệm Phật có cùng 



63 Theo Tử Bách Lão Nhân Tập, quyển 22, vị Tăng này chính là Nhất Am thiền sư 

sống vào thời Gia Tĩnh (1522-1566) nhà Minh. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 127 

một sự chuyên tâm chuyên chí. Ra sức như thế, lâu ngày ắt có bữa sẽ 

được lợi ích hoát nhiên quán thông. 

Thời  Minh,  thiền  sư  Tuyết  Kiểu  Tín,  người  phủ  thành  Ninh  Ba, 

không  biết  chữ  nào,  trung  niên  xuất  gia,  nhọc  nhằn  tham  cứu  tận  lực, 

nhẫn được những điều người khác chẳng thể nhẫn, làm được những điều 

người khác không thể làm, khổ hạnh ấy người khác quả thật khó thể làm 

được.  Lâu ngày  đại triệt  đại ngộ,  thuận  miệng nói  ra những  điều khéo 

khế  hợp thiền  cơ,  dẫu  không  biết  chữ,  chẳng  thể  viết  được,  nhưng  lâu 

ngày bèn biết chữ. Lâu sau ngọn bút vẫy vùng, nghiễm nhiên thành một 

nhà thư pháp lớn. Các lợi ích này đều cầu từ nơi chẳng phân biệt, chuyên 

ròng tham cứu. Người duyệt kinh cũng nên lấy cách này làm pháp tắc. 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ 

 X... ở Vĩnh Gia - 5)  

* Người học Phật ban đêm đừng ngủ trần truồng, phải mặc áo, quần 

đùi,  tâm  thường  như  đối  trước  Phật.  Ăn  cơm  chớ  nên  quá  mức.  Cơm 

ngon đến đâu đi nữa chỉ ăn đến mức tám chín phần [là tối đa]. Ăn mười 

phần  đã  chẳng  có  ích  cho  người;  ăn  mười  mấy  phần  ắt  tạng  phủ  bị 

thương tổn. Thường ăn như thế nhất định bị đoản thọ. Hễ ăn quá nhiều, 

tâm  hôn  trầm,  thân  mỏi  mệt,  tiêu  hóa  chẳng  kịp,  ắt  phải  trung  tiện. 

Chuyện trung tiện là chuyện tệ nhất, là chuyện gây nên tội lỗi lớn nhất. 

Nơi Phật điện, tăng đường, đều phải cung kính; như thắp hương chẳng 

qua để biểu lộ tấm lòng, chứ xét rốt ráo ra, chẳng có loại nào đáng xem 

là hương cả! Nếu ăn nhiều, vãi trung tiện hết sức hôi thối, khiến cho hơi 

thối  ấy  xông  sực  Tam  Bảo,  tương  lai  ắt  sanh  làm  loài  giòi  trong  hầm 

phân. Chẳng ăn quá mức sẽ chẳng phóng trung tiện! 

Nếu như dùng chất lạnh, cảm thấy không ổn, hễ vô sự bèn đi ra chỗ 

trống  xả  ra,  đợi  đến  khi  tan  mùi  lại  quay  vào  trong  thất.  Nếu  có  việc 

chẳng ra ngoài được, hãy nên dùng sức kềm lại, chưa đầy một khắc nó sẽ 

tan mất trong bụng. Có người nói chẳng phóng ra sẽ thành bệnh; lời lẽ 

này còn nặng tội hơn chuyện phóng trung tiện, vạn phần chớ nghe theo... 

Chúng ta là nghiệp lực phàm phu ở trong Phật điện của bậc Thánh Trung 

Thánh, Thiên Trung Thiên (thánh của các thánh, trời của các trời), nơi có 

đủ Tam Bảo, sao dám chẳng kiềm chế, mặc tình trung tiện ư? Tội lỗi ấy 

lớn nhất không gì sánh bằng! Có lắm kẻ do chẳng xem nhiều trước thuật 

của cổ đức, nên tưởng là cổ đức không nói đến. Chẳng biết cổ đức nói 

rất khéo, gọi đó là  “tiết hạ khí”  (hơi rỉ ra từ bên dưới). Họ cũng chẳng 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 128 

hiểu câu đó có nghĩa là gì, chẳng thèm để ý. Ba mươi, bốn mươi năm 

trước, Quang thường nói đến chuyện này, sau thử hỏi lại, người ta chẳng 

biết là chuyện gì! Do vậy, tốt nhất cứ nói thẳng là “trung tiện”. Trong 

tuồng  hát,  hễ  chửi  người  khác  nói  năng  buông  tuồng,  bèn  nói:  “Lời 

ngươi nói như thả rắm”. Phàm có chuyện gì kinh sợ, đều chẳng dám thở 

mạnh, làm sao còn đánh trung tiện được? Do buông tuồng không kiêng 

dè,  nên  mới  trung  tiện!  Chớ  có  nói  “nhắc  đến  chuyện  trung  tiện  nghe 

không  nhã”,  thật  ra,  tôi  vì  muốn  tạo  cách  cứu  người  khỏi  bị  làm  giòi 

trong hầm phân!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư răn 

 nhắc người mới phát tâm học Phật ở quê tôi)  

* Sáng dậy và lúc đại tiểu tiện xong, phải rửa tay. Phàm sờ lên thân, 

mò  xuống  chân  đều  phải  rửa  tay.  Những  tháng  mùa  Hạ  ống  quần  chớ 

buông thùng thình, phải bó lại. Tùy tiện khạc đàm hỉ mũi là chuyện tổn 

phước  lớn  lắm!  Đất  Phật  thanh  tịnh,  chẳng  những  trong  điện  đường 

chẳng được khạc nhổ, hỉ mũi, mà ngay cả trên cuộc đất sạch phía ngoài 

điện đường cũng chẳng nên khạc nhổ, xỉ mũi. Nhổ trên đất sạch sẽ tạo 

thành vẻ dơ bẩn! Có kẻ luông tuồng chẳng kiêng dè, khạc bừa ra đất hay 

khạc  lên  vách  trong  phòng!  Một  gian  phòng  đẹp  đẽ  mà  khắp  đất,  đầy 

tường toàn là đàm. Kẻ ấy khạc đàm để ra vẻ hống hách, lâu ngày thành 

bệnh,  hằng  ngày  thường  khạc;  tinh  hoa  của  đồ  ăn  thức  uống  đều  biến 

thành đàm hết!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư răn 

 nhắc người mới phát tâm học Phật ở quê tôi)  

*  Xem kinh luận và các loại sách vở chớ nên vội vã. Phải xem nhiều 

lần, xem gấp rút sẽ chẳng thể ngưng lặng được, khó lòng thấu đạt ý chỉ. 

Kẻ hậu sinh hơi thông minh, được một bộ kinh sách bèn quên ăn bỏ ngủ 

để xem, coi một lần là xong liền. Lần thứ hai không còn hứng thú xem 

nữa.  Dù  có  xem,  cũng  giống  như  vẻ  mất  hồn  ngơ  ngẩn.  Những  loại 

người này đều chẳng thể thành tựu, hãy nên tận lực ngăn ngừa! Tô Đông 

Pha  nói:   “Cựu  thư  bất  yếm  bách  hồi  độc.  Thục  độc  thâm  tư  tử  tự  tri”  

(Sách cũ trăm lần xem chẳng chán; đọc kỹ, nghĩ sâu ắt tự biết). 

Khổng Tử là bậc thánh thông minh thiên phú còn đọc kinh Dịch đến 

độ ba lần đứt lề sách. Với tư cách của Khổng Tử, vừa qua mắt liền thuộc 

lòng, cần gì phải nhìn vào văn để đọc nữa? Do vậy, ta biết: Nhìn vào văn 

có điểm rất tốt. Đọc thuộc thì phần lớn là miệng đọc qua trơn tru, còn 

xem văn thì mỗi chữ, mỗi câu đều biết được chỉ thú. Chúng ta nên học 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 129 

theo cách này, chớ nên tỏ vẻ chính mình thông minh, chuyên đọc thuộc 

lòng. 

Thời Khổng Tử không có giấy. Hễ viết thì viết trên tấm gỗ hoặc viết 

trên thẻ tre (trúc giản 竹簡, tức là thẻ bằng tre). Sáu mươi tư quẻ Dịch do 

Phục  Hy64  vạch  ra.  Phần  Thoán65  mở  đầu  sáu  mươi  bốn  quẻ  do  Văn 

Vương soạn. [Ý nghĩa của] sáu hào trong mỗi quẻ do Châu Công định 

ra. Ngoài ra, phần Thoán Truyện, Tượng Truyện của Thượng Kinh, phần 

Thoán Truyện, Tượng Truyện của Hạ Kinh và phần Văn Ngôn của hai 

quẻ Càn Khôn, Hệ Từ Thượng Truyện, Hệ Từ Hạ Truyện, Thuyết Quái 

Truyện,  Tự  Quái  Truyện,  Tạp  Quái  Truyện66,  được  gọi  chung  là  Thập 

Dực đều do Khổng Tử biên soạn. Nếu chỉ xét theo số lượng chữ thì phần 

biên soạn của Khổng Tử gấp mười mấy lần phần trước tác kinh Dịch của 



64 Phục Hy: Còn được gọi là Bào Hy, hoặc Thái Hạo, theo truyền thuyết sống vào 

khoảng 8.000 hoặc 7.500 trước Công Nguyên, là một trong ba vị thánh vương (Tam 

Hoàng, tức Phục Hy, Hoàng Đế, Thần Nông) của Cổ Trung Hoa. Ông và bà Nữ Oa 

(có thuyết nói họ là anh em, nhưng thường được hiểu là vợ chồng) được coi là thủy 

tổ của nhân loại trong văn hóa Hoa Hạ. Theo đó, cả ông và Nữ Oa đều có nửa thân 

dưới  là  rắn.  Ông  ta  đóng  đô  tại  Uyển  Khưu  (nay  là  huyện  Hoài  Dương,  tỉnh  Hà 

Nam). Theo thần thoại, Phục Hy lên đàn hình vuông, nghe tiếng gió thổi đến từ tám 

phía, bèn nghĩ ra Bát Quái. 

65 Trong Kinh Dịch, mỗi quẻ có một lời giảng tổng quát ý nghĩa của quẻ ấy gọi là 

Thoán  (彖).  Lời  giải  thích  ý  nghĩa  mỗi  một  Hào  (爻,  tức  một  vạch  liền  hoặc  đứt) 

trong một quẻ gọi là Hào Từ (爻辭) tương truyền do Châu Công soạn). 

66 Kinh Dịch được chia thành hai phần: Thượng Kinh gồm 30 quẻ đầu, Hạ Kinh gồm 

34 quẻ sau. Thập Dực có nghĩa là mười cái cánh. Đa phần các nhà chú giải cho rằng: 

Phần Thoán và phần Hào giống như con chim đã trọn vẹn hình rồi, thêm Thập Dực 

như chắp cánh thêm lông cho con chim được thêm toàn vẹn. Thời cổ, chữ Truyện có 

nghĩa là lời giải thích kinh điển. Thoán Truyện là lời giải thích cho rõ ý nghĩa phần 

Thoán Từ. Tượng Truyện là phần giải thích ý nghĩa của Tượng được biểu thị bởi mỗi 

quẻ  (Đại  Tượng),  phần  giải  thích  tượng  của  mỗi  hào  gọi  là  Tiểu  Tượng.  Theo  cụ 

Nguyễn Hiến Lê, Tượng (象) có nghĩa là hình thái, như câu  “tại thiên thành tượng, 

 tại địa thành hình”  (trên trời thành tượng, dưới đất thành hình); nó còn có ý nghĩa là 

biểu tượng như câu  “Thiên thùy tượng, kiến cát, hung; thánh nhân tượng chi”  (Trời 

hiện ra hình tượng, thấy điềm lành, điềm dữ, thánh nhân phỏng theo đó lập nên biểu 

tượng). Hệ Từ truyện thường được hiểu là phần giải thích chung cho mỗi quẻ và hào. 

Văn Ngôn Truyện là phần giảng về lời kinh văn, nhưng chỉ chú trọng vào ý nghĩa hai 

quả Thuần Càn và Thuần Khôn. Thuyết Quái Truyện giảng về ý nghĩa tám quẻ đơn 

(Càn, Khảm, Cấn, Chấn, Tốn, Ly, Khôn, Đoài). Tự Quái Truyện giải thích về thứ tự 

các quẻ (lý do tại sao lại sắp các quẻ theo thứ tự đó). Tạp Quái Truyện giải thích linh 

tinh về một số quẻ. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 130 

Văn  Vương,  Châu  Công.  Nhưng  Khổng  Tử  đọc  kinh  Dịch  của  Văn 

Vương,  Châu  Công  rốt  cuộc  đến  nỗi  dây  buộc  sách  bằng  da  thuộc  bị 

mòn  đứt  ba  lần,  đủ  biết  số  lần  đọc  chẳng  thể  tính  đếm  xuể!  Chúng  ta 

hằng đọc kinh Phật, trì Phật danh giống như Khổng Tử đọc kinh Dịch ắt 

sẽ có thể dùng lời Phật, phẩm đức của Phật mà un đúc cái tâm nghiệp 

thức của chính mình trở thành trí huệ tạng của Như Lai.  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư răn nhắc người mới phát tâm học Phật ở 

 quê tôi) 

* Kinh chẳng thể đọc được, tượng chẳng thể thờ được nữa, lẽ đương 

nhiên  hãy  nên  thiêu  đi,  nhưng  chớ  nên  làm  giống  như  thiêu  giấy  chữ 

bình thường, mà phải tạo ra đồ để thiêu riêng, giữ gìn nghiêm ngặt chẳng 

để cho tro bay sang chỗ khác. Đem tro ấy đựng trong túi vải may thật 

kín,  lại  bỏ  thêm  cát  sạch  hoặc  đá  sạch  để  hễ  bỏ  xuống  nước  sẽ  chìm 

ngay, chẳng đến nỗi giạt vào hai bờ. Nếu có ai ra biển, đến chỗ sâu bỏ 

xuống giữa biển, hoặc nơi sâu trong sông to thì được, chớ bỏ xuống ngòi 

nhỏ, rạch  nhỏ.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tam  Biên,  quyển  1,  Thư  trả  lời  sư 

 Như Sầm hỏi thay cho bạn)  

VI. Khuyến chú trọng nhân quả (Khuyên chú trọng nhân quả)  

1. Giảng rõ lý nhân quả  

*   “Nhân quả là phương  tiện lớn lao  để thánh nhân trị  thiên hạ,  để 

 Phật  độ  thoát  chúng  sanh” .  Luận  theo  Phật  pháp,  từ  địa  vị  phàm  phu 

cho đến Phật Quả, tất cả các pháp đều chẳng ra ngoài nhân quả. Luận 

theo  thế  gian,  lẽ  đâu  riêng  một  pháp  nào  lại  chẳng  như  thế?  Vì  thế 

Khổng  Tử  khen  ngợi  Châu  Dịch67,  thoạt  đầu  liền  nói:   “Tích  thiện  chi 

 gia, tất hữu dư khánh; tích bất thiện chi gia, tất hữu dư ương”  (Nhà tích 

thiện  sự  vui  mừng  có  thừa,  nhà  chất  chứa  điều  bất  thiện  tai  ương  có 

thừa).  “Tích thiện, tích bất thiện”  là nhân,  “dư khánh, dư ương”  là quả. 

Hơn  nữa,  đã  có  dư  khánh,  dư  ương,  lẽ  đâu  chẳng  có  bổn  khánh,  bổn 

ương? Bổn khánh, bổn ương chính là quả báo sẽ đạt được trong đời kế 

tiếp hoặc trong những đời sau nữa của người tích lũy điều thiện hay điều 

bất thiện, [những quả báo ấy] sẽ lớn lao hơn dư khánh, dư ương mà con 

cháu được hưởng cả trăm ngàn vạn lần! Phàm phu chẳng thấy được, há 

nên cho là không có ư?.... 

Kinh dạy:  “Dục tri tiền thế nhân, kim sanh thọ giả thị; dục tri lai thế 

 quả,  kim  sanh  tác  giả  thị”   (Muốn  biết  cái  nhân  đời  trước  thì  những  gì 

phải chịu trong đời này chính là nó đấy; muốn biết quả trong đời sau thì 

những gì đã làm trong đời này chính là nó đấy). Hồng Phạm do vua Đại 

Vũ soạn ra, Cơ Tử trần thuật [nội dung sách ấy] với Vũ Vương. Lời nói 

về Ngũ Phước, Lục Cực ở cuối [thiên sách] ấy đã giảng rõ nghĩa “nhân 

quả ba đời” cực kỳ xác đáng, thiết thực. 

Tống  Nho  cho  rằng:  “Phật  nói  nhân  quả  ba  đời,  lục  đạo  luân  hồi 

chính là chỗ dựa để lừa bịp ngu phu, ngu phụ tuân phụng giáo pháp của 

Ngài, chứ thật ra  chẳng  hề  có  chuyện  ấy”. Họ  phán quyết:  “Con  người 

sau  khi  chết  đi,  hình  hài  đã  mục  nát,  thần  hồn  cũng  phiêu  tán.  Dù  có 

chém - chặt - xay - giã, lấy chi để thực hiện? Thần hồn đã phiêu tán rồi, 

còn ai để thọ sanh?” Họ quyết đoán “chắc chắn không có nhân quả”, vậy 

thì trong Xuân Thu Truyện, Sử Ký, Hán Thư thường chép những kẻ bị 

giết oan quấy phá, kẻ chịu ân báo đức, đủ mọi sự tích, chắc là tiền hiền 



67 Châu Dịch tức kinh Dịch. Người Trung Hoa tin kinh Dịch đã có từ đời Hạ, Châu 

Văn Vương chỉ chỉnh lý, biên soạn, hoàn thiện; do đó kinh Dịch được lưu hành hiện 

thời  thường  gọi  là  Châu  Dịch  để  phân  biệt  với  Liên  Sơn  Dịch  của  nhà  Hạ  và  Quy 

Tàng Dịch của nhà Thương. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 132 

đã  tạo  sẵn  căn  cứ  cho  Phật  giáo  lừa  phỉnh  người  khác  đó  chăng?  Đã 

không có nhân quả, không có đời sau thì Nghiêu hay Kiệt đều chết sạch 

cả rồi, ai chịu khăng khăng tu trì để cầu hư danh sau khi chết nữa đây? 

Bởi lẽ cái Ta thật sự đã không có, hư danh có ích chi đâu? Do vậy, thiện 

không có gì để khuyên, ác không có gì để trừng phạt!  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Hạ, Lời tựa cho sách Vãn Hồi Thế Đạo Nhân Tâm Cùng 

 Trị Cả Gốc Lẫn Ngọn) 

*  Đức  Phật nói nhân  quả  ba đời, luân  hồi  lục  đạo chính là nêu  bày 

nhân quả đến rốt ráo vậy. Có người bảo nhân quả là Tiểu Thừa, chẳng 

chịu đề xướng, đấy  đều là hạng chuyên bàn xuông, chẳng tu thật đức! 

Đức  Như  Lai  thành  Chánh  Giác,  chúng  sanh  đọa  ác  đạo  đều  chẳng  ra 

ngoài nhân quả, sao lại riêng coi là Tiểu Thừa ư? 

Như [Khổng Tử] nói  “một Âm một Dương gọi là Đạo” , thì cái Đạo 

vừa nói ấy thật sự là đạo gì? Chẳng phải là đạo Thành và Minh hợp nhất 

đó ư? Thành chính là Minh Đức, tức diệu tánh bất sanh bất diệt vốn sẵn 

có trong tâm chúng ta, đấy chính là Tánh Đức. Do không có công phu 

khắc phục [phiền não] nên [Tánh Đức] chẳng thể hiển hiện được; vì thế 

gọi nó là Âm. Minh chính là như chữ Minh [thứ nhất] trong câu   “minh 

 Minh  Đức”   (làm  sáng  tỏ  Minh  Đức),  tức  là  công  phu   “triêu  càn  tịch 

 dịch68, gắng sức tu trì”,  tức Tu Đức. Do những sự thuộc về Tu Đức hiển 

hiện rõ ràng nên gọi là Dương. Dốc công Tu Đức đến cùng cực thì Tánh 

Đức sẽ tỏ lộ trọn vẹn, Thành và Minh hợp nhất, tức là cái thường được 

gọi là  “minh Minh Đức chỉ ư chí thiện”  (làm sáng tỏ Minh Đức, ở yên 

nơi tốt lành tột cùng). 

Công phu phía trước điều này (tức những phương cách tu tập để đạt 

đến  “minh Minh Đức chỉ ư chí thiện” ) là cách vật, trí tri, thành ý, chánh 

tâm,  tu  thân,  còn  sự  nghiệp  phía  sau  những  điều  này  (tức  những  diệu 

dụng được thể hiện sau khi đã đạt đến  “minh Minh Đức chỉ ư chí thiện” ) 

là tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. Nhưng [nếu] chỉ dùng [những công phu 

tu tập] Thành và Minh hợp nhất  “minh Minh Đức, chỉ ư chí thiện”  này 



68  “Triêu càn tịch dịch”  vốn là một thành ngữ phát xuất từ một câu nói trong sách 

Châu Dịch:  “Quân tử chung nhật càn càn, tịch dịch nhược lệ, vô cữu” (Quân tử suốt 

ngày từ sáng đến tối cẩn thận dè dặt, không có chút coi thường, chểnh mảng nào, nên 

không lầm lỗi). Do vậy,  “triêu càn tịch dịch”  có thể hiểu là luôn cố gắng cẩn thận, 

giữ gìn, không coi thường, buông lung ý niệm. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 133 

để đạt tới “tề gia, trị quốc, bình thiên hạ” thì chưa thể nào đạt như vậy 

được, cho nên mới [cần phải]  có những điều khiến cho chính ta chẳng 

thể không làm như vậy được (tức là những điều khiến cho chúng ta phải 

gắng sức cách vật, trí tri, chánh tâm, thành ý). 

Thế nào là “những điều khiến cho chính ta không thể không làm như 

vậy được?” Chính là nhân quả ba đời, luân hồi lục đạo! Kẻ tuy chí ngu, 

quyết cũng chẳng chuộng hung, ghét lành, vui mừng vì bị tai họa! Nghe 

 “chất chứa điều thiện ắt sự vui có thừa, chất chứa điều bất thiện ắt tai 

 ương có thừa”,  người hiền ắt sẽ càng thêm siêng tu, kẻ không ra gì cũng 

phải  gắng  sức  làm  lành.  Cố  gắng  lâu  ngày,  nghiệp  sẽ  tiêu,  trí  sẽ  rạng, 

không có lầm lỗi, đức được sáng tỏ, xưa kia là kẻ chẳng ra gì, nay là bậc 

đại hiền. 

Do vậy biết đối với việc tự tu thì đạo Thành - Minh đã đủ rồi, nhưng 

để dạy người khác, nếu chẳng dùng nhân quả để giúp vào thì cũng khó 

khiến cho trọn hết mọi người đều tuân theo được! Kết hợp hai pháp nhân 

quả và Thành - Minh thì mới là đạo kế thiên lập cực69 nêu gương mẫu 

cho muôn đời của thánh nhân, đấy cũng chính là ánh sáng sẵn có trong 

tự tâm và Phật quang phổ chiếu pháp giới vậy.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tục Biên, quyển Hạ, Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của việc thành lập Phật Quang phân xã 

 tại nội thành Vụ Nguyên)  

* Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có đủ đức tướng, 

 trí  huệ  của  Như  Lai,  nhưng  do  vọng  tưởng,  chấp  trước  nên  chẳng  thể 

 chứng  đắc” .  Do  vậy,  biết  trí  huệ,  đức  tướng  của  chúng  sanh  và  Phật 

giống nhau. Ấy chính là Tánh Đức! Do có vọng tưởng, chấp trước và lìa 

vọng  tưởng,  chấp  trước  nên  chúng  sanh  và  Phật  khác  hẳn  nhau.  Đấy 

chính là Tu Đức vậy. 

Tu Đức có thuận, có nghịch. Tu thuận theo tánh thì càng tu càng gần, 

tu đến cùng cực bèn chứng triệt để, tuy  chứng nhưng trọn chẳng được 

điều gì! Tu nghịch với tánh thì càng tu càng xa, tu đến cùng cực bèn vĩnh 

viễn đọa trong ác đạo, đọa nhưng trọn chẳng mất gì. Hiểu rõ điều này thì 



69  “Kế thiên lập cực”  là một thành ngữ hiểu theo nghĩa đen là kế thừa ngôi vua, do 

vua được xưng tụng là thiên tử (con trời), ngôi vị cao nhất trong vạn dân, nên gọi là 

“kế thiên lập cực”. Hiểu theo nghĩa rộng,  “kế thiên lập cực”  là kế thừa đạo trời, dự 

vào  ngôi  vị  cao  cả,  tức  ngôi  vị  thánh  nhân,  thuận  theo  mạng  trời,  được  vạn  dân 

ngưỡng vọng. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 134 

kẻ ngu có thể là hiền, kẻ hiền có thể là ngu, kẻ thọ bị chết yểu, kẻ chết 

yểu được sống thọ, phú quý, bần tiện, con cháu đầy đàn hay tuyệt diệt, 

mỗi chuyện đều có thể tự mình làm chủ, có chỗ nương tựa có thể thành 

không nơi nương tựa, không nơi nương tựa cũng có thể trở thành có nơi 

nương tựa; như núi cao không lên được, con người không có cách nào 

thì cũng chẳng ngại đục vách núi, xếp [đá thành] bậc rồi cũng lên thẳng 

được chót đảnh. 

Con người xưa nay không biết đến nghĩa lý  “tùy tâm tạo nghiệp, tùy 

 tâm chuyển nghiệp”;  bao nhiêu kẻ đại thông minh, đại học vấn trở thành 

bỏ sạch mọi công trước, lại còn di hại bao kiếp! Nếu chẳng tu đức thì 

thân dù giàu trùm thiên hạ, quý như thiên tử, hoặc quan vị cao cùng cực, 

thanh thế lừng lẫy như địa vị tể tướng, phụ thần, có hay không những kẻ 

ngay trong đời này thân bị giết, nhà tan cửa nát? Như vậy những gì thân 

mình tự có được đều chẳng thể nương cậy được! 

Viên Liễu Phàm khá hiểu nghĩa này, nên coi hết thảy những gì mình 

được hưởng thụ không gì  chẳng phải  do nhân trước  định sẵn!  Thế  tục 

thường  gọi  “tiền  nhân”  là  trời,  “thiên  định  thắng  nhân”  nghĩa  là  khó 

chuyển  được  cái  nhân  trước!  Nhân  định  cũng  có  thể  thắng  được  trời 

nghĩa  là  tu  trì  chống  lại nghiệp  thì  nhân trước  chẳng đáng  nương  cậy! 

Tức là dùng cái nhân hiện tại làm nhân để tiêu diệt cái nhân trước. Nếu 

mặc tình làm càn thì sẽ trở thành trái ngược lại. Hiểu điều này thì kẻ ngu 

sẽ thành hiền, kẻ dở tệ, tầm thường sẽ thành siêu quần, bạt  tụy; đều do 

chính mình giữ cái lòng tu đức và tùy thời khéo dạy mà thôi!  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh 

 Gia - 6) 

* Kinh dạy:  “Bồ Tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả”.  Bồ Tát sợ gặp ác 

quả  nên  đoạn  trừ  sẵn  ác  nhân.  Do  vậy,  tội  chướng  tiêu  diệt,  công  đức 

viên mãn, mãi cho đến khi thành Phật mới thôi. Chúng sanh thường gây 

nhân  ác,  muốn  tránh  quả  ác,  như  dưới  mặt  trời  toan  trốn  bóng,  uổng 

công nhọc nhằn rong ruổi! Thường thấy kẻ ngu vô tri vừa làm chút điều 

lành  nhỏ  nhoi  bèn  mong  phước  to,  vừa  gặp  nghịch  cảnh  bèn  nói  làm 

thiện mắc họa, không có nhân quả! Từ đó, lui hối cái tâm ban đầu, quay 

ngược lại phỉ báng Phật pháp, nào biết ý chỉ sâu huyền   “báo thông ba 

 đời, chuyển biến do tâm”! 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 135 

 “Báo thông ba đời”  có nghĩa là đời này làm thiện, làm ác; ngay đời 

này được phước, mắc họa, đó gọi là Hiện Báo. Đời này làm thiện, làm 

ác, ngay trong đời sau hưởng phước, mắc họa, đó gọi là Sanh Báo. Đời 

này làm thiện, làm ác, đến đời thứ ba, hoặc đời thứ tư, hoặc mười, trăm, 

ngàn  vạn  đời,  hoặc  đến  vô  lượng  vô  biên  kiếp  sau  mới  hưởng  phước, 

mắc họa, đó gọi là Hậu Báo. Hậu Báo sớm - trễ không nhất định. Hễ gây 

nghiệp quyết định không thể chẳng thọ báo. 

 “Chuyển biến do tâm”  là ví như có người tạo ác nghiệp, sẽ vĩnh viễn 

đọa địa ngục, chịu khổ bao kiếp dài lâu. Về sau, người ấy sanh lòng hổ 

thẹn lớn lao, phát đại Bồ Đề tâm, cải ác tu thiện, tụng kinh, niệm Phật, tự 

hành dạy người, cầu sanh Tây Phương. Do vậy, đời này hoặc bị người 

khác khinh rẻ, hoặc bị chút bệnh khổ, hoặc bị bần cùng đôi chút, hoặc 

gặp hết thảy chuyện chẳng như ý, cái nghiệp vĩnh viễn đọa địa ngục bao 

kiếp chịu khổ dài lâu đã trót tạo trước kia nay liền tiêu diệt, lại còn có 

thể liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. 

Kinh Kim Cang dạy: “Nếu có người thọ trì kinh này, bị người khác 

 khinh rẻ là do tội nghiệp đời trước của người ấy đáng lẽ đọa ác đạo, vì 

 đời này bị người khác khinh rẻ nên tội nghiệp đời trước bèn tiêu diệt, sẽ 

 đắc  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác”.   Đấy  chính  là  ý  nghĩa 

“chuyển biến do tâm” vậy.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên, quyển 1, Thư gởi cư sĩ Vệ Cẩm Châu)  

*  “Niệm  Phật  diệt  được  túc  nghiệp”,  nhưng  cần  phải  sanh  lòng  hổ 

thẹn lớn lao, sanh lòng kinh sợ lớn lao, chuyển cái tâm  “tổn người lợi 

mình”  của  chúng  sanh  thành  “hành  hạnh  Bồ  Tát  lợi  khắp  các  chúng 

sanh”  thì  dù  là  túc  nghiệp  (nghiệp  trong  quá  khứ)  hay  hiện  nghiệp 

(nghiệp hiện tại) đều bị quang minh của Phật hiệu trong cái tâm đại Bồ 

Đề ấy tiêu diệt sạch sành sanh.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 

 3, Thư trả lời cư sĩ Khang Ký Dao - 1) 

* Con người tu phước hay tạo nghiệp nói chung chẳng ngoài sáu căn, 

ba  nghiệp.  Sáu  căn  chính  là  Mắt,  Tai,  Mũi,  Lưỡi,  Thân,  Ý.  Năm  căn 

trước thuộc thân nghiệp, Ý căn sau cùng thuộc về tâm, tức Ý nghiệp. Ba 

nghiệp là:  

1) Một là Thân Nghiệp gồm ba thứ, tức sát sanh, trộm cắp, tà dâm. 

Ba sự này tội nghiệp cực nặng. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 136 

a. Người học Phật nên ăn chay, yêu tiếc sanh mạng. Phàm là động 

vật đều biết đau đớn, đều tham sống, sợ chết, chẳng nên sát hại. Nếu giết 

để ăn sẽ kết thành một sát nghiệp. Đời kế, đời sau, ắt phải bị chúng giết 

lại. 

b. Hai là trộm cắp, phàm những vật của người khác, chớ nên “không 

cho  mà  lấy”.  Trộm  vật rẻ  tiền  là  đánh mất  nhân  cách  của  chính  mình. 

Trộm vật đáng giá chính là hại thân mạng người ta. Trộm cắp vật của 

người khác tợ hồ chiếm được tiện nghi, [nhưng thật ra] tổn phước thọ 

của chính mình, đánh mất những thứ trong mạng mình lẽ ra phải có so 

với những thứ ta ăn trộm còn nhiều gấp bội lần. Nếu dùng mưu chiếm 

đoạt, hoặc dùng oai thế hiếp đáp cướp lấy, hoặc trông coi [tài sản] cho 

người khác rồi giở thói xấu chiếm lấy đều gọi là “trộm cắp”. Kẻ trộm 

cắp  ắt  sanh  ra  con  cái  phóng  đãng,  người  liêm  khiết  ắt  sanh  con  hiền 

thiện. Đấy chính là thiên lý nhân quả nhất định! 

c. Ba là tà dâm. Phàm với những kẻ chẳng phải là thê thiếp của chính 

ta, bất luận kẻ ấy hiền lương hay hạ tiện, đều chẳng được cùng họ hành 

dâm. Hành tà dâm là hoại loạn nhân luân, tức là dùng thân người làm 

chuyện súc sanh. Đời hiện tại đã thành súc sanh thì đời kế tiếp phải làm 

súc sanh. Người đời coi chuyện con gái lén lút cùng người khác là nhục, 

chẳng biết con trai tà dâm thì cũng [đáng nhục] giống hệt như con gái. 

Kẻ  tà  dâm  ắt  sanh  ra  con  cái  chẳng  trinh  khiết.  Ai  muốn  con  cái  của 

chính mình chẳng trinh khiết? Tự mình đã làm chuyện ấy trước, con cái 

bẩm thụ khí phận của chính mình, quyết khó thể đoan chánh chẳng tà! 

Không những chẳng được tà dâm với bóng sắc bên ngoài, mà ngay 

cả trong sự chánh dâm giữa vợ chồng cũng nên có giới hạn. Nếu không, 

chẳng chết sớm thì cũng tàn phế. Kẻ tham ăn nằm khó có con cái, dù có 

sanh  ra  cũng  khó  thành người.  Dẫu  có  thành  người  thì cũng  yếu đuối, 

chẳng thành tựu gì! Người đời coi hành dâm là vui, chẳng biết chỉ sướng 

một khắc, khổ suốt cả đời, khổ lây con cái, cháu chắt! 

Ba điều này chẳng làm thì chính là thiện nghiệp nơi thân, nếu làm thì 

chính là ác nghiệp nơi thân. 

2) Khẩu Nghiệp gồm có bốn: Nói dối, nói thêu dệt, ác khẩu, nói đôi 

chiều. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 137 

a. Nói dối là nói lời không chân thật. Đã không nói chân thật thì tâm 

cũng chẳng chân thật, đánh mất nhân cách rất lớn. 

b. Nói thêu dệt là nói những lời phong lưu tà vạy, khiến cho kẻ khác 

khởi ý niệm dâm đãng. Kẻ thiếu niên vô tri nghe lâu ngày ắt sẽ bị tà dâm 

chôn vùi nhân cách, hoặc thủ dâm tổn hại thân mạng. Tuy kẻ ấy chẳng tà 

dâm cũng sẽ đọa đại địa ngục. Từ địa ngục ra, hoặc làm lợn nái, chó cái. 

Nếu sanh trong loài người, thường làm gái ăn sương, thoạt đầu trẻ tuổi 

xinh đẹp, còn chưa khổ sở lắm. Lâu ngày bệnh phong tình phát ra, khổ 

chẳng nói nổi. May có được cái miệng này, sao lại khổ sở tự chuốc lấy 

họa  ương  cho  cả  ta  lẫn  người,  chẳng  tạo  hạnh  phúc  cho  cả  mình  lẫn 

người vậy? 

c. Ác khẩu là nói lời hung bạo như đao, như kiếm, khiến cho người 

ta khó thể chịu đựng nổi. 

d. Nói đôi chiều là đòn xóc hai đầu, khêu gợi thị phi, nhỏ thì gây rối 

người khác, lớn thì loạn nước. 

Bốn điều này không làm thì là thiện nghiệp nơi miệng, nếu làm thì là 

ác nghiệp nơi miệng. 

3) Ý Nghiệp gồm ba thứ, tức tham dục, sân khuể, ngu si. 

a. Tham dục là đối với tiền tài, ruộng đất, đồ đạc đều mong gom hết 

về mình, càng nhiều càng hiềm rằng ít. 

b.  Sân  khuể  là  bất  luận  chính  mình  đúng  hay  sai,  nếu  người  khác 

chẳng thuận ý ta bèn nổi cơn thịnh nộ, chẳng chấp nhận lý lẽ của người 

ta. 

c. Ngu si không phải là trọn chẳng biết gì, mà dẫu là kẻ đọc hết sách 

vở  thế  gian,  vừa  qua  mắt  liền  nhớ,  mở  miệng  thành  chương,  nhưng 

chẳng  tin  nhân  quả  ba  đời,  lục  đạo  luân  hồi,  cho  là  con  người  chết  đi 

thần hồn diệt mất, không còn có đời sau v.v… đều gọi là ngu si! 

Chẳng làm ba điều này thì là thiện nghiệp nơi ý, làm ba điều này thì 

là ác nghiệp nơi ý. Người Thân - Khẩu - Ý ba nghiệp đều thiện thì công 

đức do tụng kinh niệm Phật so với người ba nghiệp đều ác lớn gấp trăm 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 138 

ngàn lần.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục Biên,  quyển  Thượng,  Thư  răn  nhắc 

 những người mới phát tâm học Phật ở quê tôi)  

 * “Họa phước không cửa, chỉ do con người tự chuốc lấy” , thiện báo, 

ác báo như bóng theo hình, lợi người chính là lợi mình, hại người còn 

quá  hại  mình.  Giết  cha  người  ta  thì  người  ta  cũng  giết  cha  mình.  Giết 

anh người ta, người ta cũng sẽ giết anh mình. Khéo thờ cha mẹ, ắt con ta 

có  hiếu.  Khéo  thờ  anh,  ắt  con  ta  hòa  thuận.  Như  giọt  nước  rỏ  nơi  mái 

hiên, giọt sau tiếp nối giọt trước! Xem đó, hiếu thuận cha mẹ, kính trọng 

anh,  yêu  người,  lợi vật đều  là  nền  phước  về  sau  cho  chính mình!  Tổn 

người,  lợi  mình,  thương  thiên,  hại  lý  đều  là  gốc  họa  về  sau  cho  chính 

mình. 

Người dẫu chí ngu chắc chắn chẳng sung sướng vì mắc tai, gặp họa, 

theo dữ, tránh lành! Nhưng xét đến hành vi thì lại hoàn toàn trái nghịch, 

vì sao thế? Do chưa gặp được người hiểu rõ lý giảng giải tường tận sự lý 

nhân  quả  báo  ứng  cho  kẻ  đó.  Thiên  hạ  chẳng  yên,  thất  phu  có  trách 

nhiệm!  Thất  phu  sao  có  thể  làm  cho  thiên  hạ  yên  ổn được? Nếu  người 

trong  thiên  hạ  đều  cùng  biết  nhân  hiểu  quả,  thì  cái  tâm  tham  -  sân  -  si 

chẳng  đến  nỗi  lẫy  lừng,  nghiệp  giết  -  trộm  -  dâm  chẳng  dám  làm  càn. 

Yêu người, lợi vật, biết vui theo mạng trời, tâm địa đã chánh đại quang 

minh thì tương lai đi đến đâu, không chỗ nào chẳng phải là chỗ quang 

minh!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển  Hạ,  Lời  tựa  cho  sách  Con 

 Đường Đạt Đến Quang Minh) 

* Phật và chúng sanh cùng một tâm thể, nhưng sự thọ dụng khác biệt 

như trời với vực là do vì dụng tâm chẳng đồng mà ra. Phật chỉ nghĩ dùng 

lòng Vô Duyên Đại Từ, lòng Đồng Thể Đại Bi để độ thoát chúng sanh, 

trọn không có tâm “ta - người, đây - kia”. Dẫu cho độ tận hết thảy chúng 

sanh, cũng chẳng thấy tướng người độ, kẻ được độ. Vì thế, phước huệ 

được trọn đủ, được thế gian tôn kính. 

Chúng sanh chỉ dốc lòng tự tư tự lợi, dẫu thân thiết như cha mẹ anh 

em  còn  chẳng  thể  không  có tướng  đây  -  kia, huống  chi  là  người  xung 

quanh, người trong cõi đời ư? Do vậy, cảm lấy nghiệp báo: Hoặc sanh 

trong nhà bần cùng hạ tiện, hoặc đọa trong tam đồ ác đạo! Dẫu cho tự tu 

giới thiện Thiền Định được sanh về chỗ vui trong nhân gian hay cõi trời, 

nhưng do không có tâm đại bi nên chẳng thể khế hợp Bồ Đề được ngay. 

Do vậy, vừa hết phước báo lại bị đọa lạc, chẳng đáng buồn ư? Như vậy, 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 139 

[nếu] chỉ muốn tạo lợi ích cho người khác thì lại trở thành làm lợi cho 

chính mình; kẻ chỉ muốn tự lợi thì chính là tự hại vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 3, Lời bạt cho bản in lại kinh Dược Sư Như 

 Lai Bổn Nguyện)  

* Chuyện trong thiên hạ đều có nhân duyên, chuyện được thành hay 

chăng đều do nhân duyên gây ra. Tuy có người làm cho chuyện ấy thành 

hay bại, nhưng quyền lực thực tế là do cái nhân trước của chính ta, chứ 

không do cái duyên hiện tại. Hiểu điều này sẽ vui theo mạng trời, chẳng 

oán, chẳng hận (Nếu biết nhân trước quả sau thì cùng quẫn hay thông suốt, được - 

mất, đều do ta tự chuốc lấy, dẫu gặp nghịch cảnh, cũng chẳng oán, chẳng hờn, chỉ hổ 

thẹn chính mình đức chưa đủ, chẳng thấy trời hay người có lỗi lầm. Xin xem ý này 

trong lời tựa cho bức Gia Khánh Đồ nhà ông Hà Lãng Tiên trong bộ Ấn Quang Văn 

Sao Tăng Quảng Chánh Biên), thuận theo địa vị mà hành, không trong hoàn 

cảnh  nào  chẳng  tự  tại  vậy!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh 

 Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Châu Quần Tranh - 5)  

*  Con  người  sống  trong  thế  gian,  việc  thành  đức  đạt  tài,  dựng  lập 

công nghiệp, cũng như thành được một tài một nghề để nuôi thân mình 

và gia đình đều phải nhờ vào sức văn tự chủ trì giúp đỡ thì mới được 

thành tựu. Văn tự là món báu quý nhất trong thế gian, có thể khiến cho 

phàm thành thánh, ngu thành trí, nghèo hèn trở thành phú quý, bệnh tật 

trở  thành  khỏe  mạnh,  yên  ổn.  Đạo  mạch  thánh  hiền  được  lưu  truyền 

thiên cổ, việc kinh doanh của gia đình mình được truyền đến con cháu, 

không gì không nhờ vào sức văn tự. 

Nếu cõi đời không có văn tự thì hết thảy sự lý đều chẳng thành lập, 

con  người  chẳng  khác  gì  cầm  thú!  Văn tự  đã  có  công sức  như  thế,  cố 

nhiên phải nên trân trọng mến tiếc. Trộm thấy con người hiện thời mặc 

tình khinh nhờn, quả thật coi của quý báu nhất khác nào phân, đất; sao 

không đến nỗi hiện đời tổn phước, giảm thọ; đời sau trở thành vô tri vô 

thức ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Vãn hồi 

 kiếp vận hộ quốc cứu dân chánh bản thanh nguyên luận) 

2. Dạy về tánh chất trọng yếu của việc kiêng giết chóc  

*  Trong  các  ác  nghiệp,  chỉ  có  Sát  là  nặng  nề  nhất.  Khắp  thiên  hạ, 

không ai chẳng tạo nghiệp sát. Dẫu cả đời chưa hề sát sanh, nhưng hằng 

ngày ăn thịt thì tức là hằng ngày sát sanh; do không giết thì chắc chắn 

không có thịt, bởi lẽ kẻ đồ tể, người săn bắn, kẻ bắt cá đều nhằm cung 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 140 

cấp cho nhu cầu của người ăn thịt nên mới giết thay cho họ. Một cửa ải 

ăn thịt hay ăn chay quả thật là cái gốc của sự thăng - trầm của chúng ta 

và [là cái gốc khiến] thiên hạ bình yên hay loạn lạc, [mối quan hệ ấy] 

chẳng nhỏ đâu! Những ai tự biết thương thân và yêu thương nhân dân 

khắp  cõi  đời,  muốn  được  trường  thọ,  an  lạc,  chẳng  mắc  phải  tai  họa 

ngoài ý muốn, thì hãy nên kiêng giết, ăn chay, đó chính là diệu pháp bậc 

nhất để vãn hồi thiên tai nhân họa.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng 

 Chánh  Biên,  quyển  4,  Phổ  khuyến  yêu  tiếc  sanh  mạng  loài  vật  và  dùng  xà-phòng 

 Thanh Minh chế tạo từ dầu thực vật để giảm sát nghiệp) 

* Phải biết những loài vật bay trên không, lặn dưới nước đều có cùng 

một tâm linh minh giác tri như ta, nhưng vì túc nghiệp sâu nặng cho nên 

hình thể rất khác biệt, miệng chẳng thể nói được. Nhìn vào tình trạng tìm 

tòi  cái  ăn,  trốn  tránh  cái  chết  sẽ  tự  hiểu  chúng  nó  chẳng  khác  gì  con 

người.  Chúng  ta  nương  vào  sức  túc  phước,  may  mắn  được  sanh  trong 

loài người, tâm có trí khôn, lẽ ra phải giữ vẹn tình cha trời mẹ đất, coi 

dân như ruột thịt, xem loài vật như chính mình, hòng khỏi phụ [cái tiếng] 

sánh cùng trời đất xưng là Tam Tài, phụ trợ quyền sanh trưởng dưỡng 

dục  của  trời  đất,  khiến  cho  dân  lẫn  loài  vật  đều  được  sống  yên,  cùng 

được [trời đất] che chở, cùng hưởng niềm vui [sống hết] tuổi trời thì mới 

nên! 

Nếu chẳng cảm nhận đức hiếu sanh của trời đất, cứ mặc tình giữ ý 

niệm tham ăn, tham uống, cậy ta mạnh lấn hiếp loài yếu, ăn thịt chúng 

nó cho thỏa bụng mình, ắt đến một ngày nào đó, phước xưa đã hết, sát 

nghiệp hiện tiền, muốn chẳng bị đổi đầu thay mặt, lần lượt bị chúng nó 

giết ăn, há có được chăng? 

Huống chi thịt có chất độc do lúc chúng bị giết hại tâm  oán hận cố 

kết lại. Vì thế, những khi ôn dịch lưu hành, người ăn chay rất ít bị truyền 

nhiễm. Hơn nữa, thịt là thứ uế trược, ăn vào khí huyết dơ, tinh thần tăm 

tối, phát triển nhanh nhưng chóng suy, là đầu mối dễ nẩy sanh bệnh tật 

nhất. Đồ chay là phẩm vật tinh khiết, ăn vào khí chất trong sạch, trí óc 

sáng sủa, khỏe mạnh lâu dài, lâu già, do có nhiều khả năng bồi bổ. Đây 

tuy là lời bàn thông thường về phép vệ sinh, chứ thật ra chính là lời luận 

cùng tột tánh. Do tập tục quen thói đến nỗi mê muội chất chứa, không 

thể phản tỉnh được! Phải biết: Nhân từ đối với dân thì phải thương yêu 

loài vật, tàn nhẫn đối với loài vật quyết khó thể nhân từ đối với dân, do 

tập tánh khiến ra như thế. Vì vậy, khi vua thánh cai trị cõi đời, chim, thú, 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 141 

cá, rùa đều sống yên vui. [Thánh vương dùng] đạo sáng để dạy dân, chất 

keo dính (để bẫy chim), gậy gộc, đạn, cung đều bỏ hết. Thử nghĩ xem, từ 

xưa đến nay, phàm những kẻ tàn nhẫn, tham tàn, dòng dõi đa phần tuyệt 

diệt. Người nhân từ cứu giúp con cháu ắt thạnh vượng. Kẻ cầm đầu làm 

ác, Khổng Tử phán đoán kẻ ấy vô hậu. Kẻ mặc tình ăn thịt, Như Lai dự 

ký  ắt  phải đền trả.  Xin  chớ nói xuông   “xa lánh  chuyện  bếp  núc”,  đấy 

chính  là  lời  nói  quyền  biến  thuận  theo  thế  tục.  Hãy  nên  vĩnh  viễn  dứt 

những thứ hôi tanh thì mới là thật nghĩa xứng lý.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 4, Quảng cáo khai trương tiệm bán đồ chay của 

 Ninh Ba Công Đức Lâm)  

* Như có kẻ nói: - Kẻ quan quả cô độc70, bần cùng hoạn nạn đâu đâu 

cũng có, sao không châu cấp, lại gấp rút lo lắng cho loài dị loại  chẳng 

liên quan gì đến ta? Đấy chẳng phải là điên đảo nơi chuyện thong thả  - 

gấp rút, nặng - nhẹ đó ư? 

Đáp: - Ông chưa biết nguyên do đức Như Lai dạy người kiêng giết, 

phóng sanh. Tuy người và vật khác nhau, nhưng Phật tánh vốn đồng. Do 

ác nghiệp nên chúng bị trầm luân trong dị loại, ta do thiện nghiệp may 

được thân người. Nếu chẳng xót thương, giúp đỡ, cứ mặc tình giết hại, 

ăn nuốt, thì một mai kia nếu phước ta hết rồi, tội của chúng đã trả xong, 

khó  tránh  khỏi  phải  đền  trả  từ  đầu,  [đem  thân  mình]  thỏa  miệng  bụng 

của chúng. Phải biết đao binh đại kiếp đều do sát nghiệp đời trước cảm 

thành.  Nếu  không  có  sát  nghiệp,  dẫu  thân  gặp  phải  giặc  cướp,  chúng 

cũng sẽ khởi lòng lành, chẳng giết hại mình. Huống chi những tai nạn 

bất ngờ như ôn dịch, nước, lửa thì người kiêng giết, phóng sanh rất ít gặp 

phải. 

Do vậy, biết rằng: Che chở loài vật chính là tự che chở mình. Kiêng 

giết  sẽ  khỏi  bị  trời  giết,  quỷ  thần  giết,  trộm  cướp  giết,  [khỏi  bị]  oán  - 

thân giết nhau báo thù trong tương lai. Những kẻ quan quả cô độc bần 

cùng hoạn nạn cũng nên tùy phần tùy lực châu cấp cho họ, chứ nào phải 

người kiêng giết phóng sanh hoàn toàn chẳng hành những điều công đức 

ấy! Tuy người quan quả cô độc rất đáng thương, nhưng họ chưa đến nỗi 

lâm vào tử địa, còn loài vật nếu không bỏ tiền chuộc mạng, sẽ lập tức 

phải lên chảo, thớt để thỏa bụng miệng con người! 



70  Quan  quả  cô  độc:  Quan  là  góa  vợ,  quả  là  góa  chồng,  cô  là  mất  cha  mẹ,  độc  là 

không con cái. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 142 

Lại có kẻ nói: - Loài vật vô tận, phóng sanh được mấy? 

Đáp rằng: - Phải biết chuyện phóng sanh thật ra nhằm để phát khởi 

thiện tâm tối thắng “bảo vệ sanh mạng mọi loài vật” của mọi người, ngõ 

hầu  lãnh  hội  được  ý  nghĩa  của  chữ  “Phóng”  (thả),  trong  tâm  đã  động 

lòng trắc ẩn, ắt chẳng nỡ ăn nuốt. Đã không có người ăn nuốt thì người 

đánh bắt sẽ phải thôi, khiến cho hết thảy loài vật dưới nước, trên mặt đất, 

trên  hư  không  đều  tự  tại  bay,  chạy,  bơi  lội  trong  nơi  sinh  sống  của 

chúng.  Như  vậy,  thành  ra không phóng  sanh  mà  hóa  ra  là  phóng  sanh 

khắp tất cả. Đấy chẳng phải là “cả thiên hạ biến thành một cái ao”  ư? 

Dẫu không phải ai cũng đều như vậy cả, nhưng một người chẳng nỡ ăn 

thịt thì vô lượng sanh mạng trên đất liền, dưới nước khỏi bị giết chóc; 

huống chi nào phải chỉ có một người! 

Lại vì hết thảy đồng nhân trong hiện tại và vị lai đoạn trừ cái nhân 

của  quan  quả,  cô  độc,  hoạn  nạn,  bần  cùng,  tạo  cái  duyên  trường  thọ, 

không bệnh, phú quý, an lạc, cha con đoàn viên, vợ chồng giai lão cho 

họ. Đấy chính là làm chuyện châu cấp, cứu tế sẵn để đời đời kiếp kiếp 

trong  vị  lai  mãi  mãi  chẳng  bị  những  nỗi  khổ  quan  quả  cô  độc  v.v… 

hưởng thụ dài lâu những niềm vui sống lâu, giàu sang v.v… Đấy chẳng 

phải là  “cả nước được hưởng phước”  ư? Há có nên coi thường gác bỏ? 

Ông hãy nghĩ kỹ đi, kiêng giết, phóng sanh rốt ráo là khăng khăng vì con 

người hay là  khăng khăng vì loài vật, điên đảo nơi chuyện thong thả  - 

gấp rút, nhẹ - nặng vậy?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, 

 quyển 2, Sớ71 trùng tu ao phóng sanh chùa Cực Lạc ở Nam Tầm)  

* Hết thảy chúng sanh từ vô thủy đến nay luân hồi sáu nẻo, lần lượt 

làm  cha  mẹ,  anh  em,  vợ  con,  quyến  thuộc,  sanh  ra  lẫn  nhau,  trở  thành 

oan gia đối đầu của nhau, tuần hoàn báo thù, đền đáp, giết hại lẫn nhau. 

Trong các kinh Đại Thừa, đức Phật đã nhiều lượt khuyên răn nhưng ít kẻ 



71 Sớ (疏): Theo từ điển Từ Hải, chữ Sớ có hai nghĩa:  

1) Trình bày rõ ràng từng điểm một. 

2) Chú thích ý nghĩa của sách vở. 

Ngoài ra, Sớ còn được dùng để chỉ những công văn hoặc tờ trình lên thượng cấp, lên 

vua.  Do  vậy,  những  bài  văn  được  tuyên  đọc  trong  khi  tụng  kinh  với  mục  đích  cầu 

đảo,  giãi bày  ý nghĩa của pháp hội  đang làm cũng được  gọi  là Sớ. Ở đây,  chữ Sớ 

được dùng theo nghĩa thứ nhất. Những bài Sớ trong phần này được viết nhằm trình 

bày rõ ý nghĩa sự việc để cổ động mọi người tham gia, ủng hộ. 



 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 143 

thấy nghe. Dẫu được thấy nghe, nhưng kẻ tin nhận, vâng làm, lại càng ít 

hơn  nữa!...  Do  vậy,  Phật  dùng  lòng  Đại  Bi,  hiện  trong  dị  loại  để  con 

người giết ăn. Đã giết xong, bèn hiện các tướng lạ ngõ hầu hết thảy mọi 

người biết [con vật ấy] là do Phật thị hiện, mong dứt sát kiếp để chúng 

sanh được yên. Như vỏ sò nghêu, hông bò, móng dê, răng lợn, yếm ba ba 

đều có [hình ảnh] đức Phật ngự [trong ấy] khiến tai mắt con người [thấy 

nghe] phải kinh sợ, dứt cơ duyên giết chóc trong cõi đời. Những chuyện 

như vậy được ghi chép trong sử sách kể sao cho trọn? Trước khi giết đều 

nói là loài thú. Giết rồi mới biết là Phật! 

Do  vậy  biết:  Giết  loài  vật  chẳng  khác  gì  giết  Phật.  Dẫu  [con vật bị 

giết]  chẳng  phải  do  Phật  thị  hiện  thì  nó  cũng  là  đức  Phật  trong  vị  lai. 

Giết để ăn, tội sẽ cao to hơn núi, hơn biển, hãy gấp nên đau đáu răn dè 

ngõ  hầu  giải  thoát.  Cần  biết  rằng:  Người  và  vật  tuy  khác,  lanh  lợi  hay 

ngu xuẩn đều tỏ lộ. Kẻ ngu xuẩn tâm thức tối tăm, con vật thông minh 

lại có trí sáng, Ngũ Luân Bát Đức cố nhiên chẳng thua con người! Lòng 

thành tha thiết so ra còn sâu đậm hơn con người. Dám cậy ta mạnh, giết 

chúng nó ăn thịt, đến nỗi trong tương lai thường bị kẻ khác ăn! Lần xem 

sử sách, từ xưa đến nay, phàm những ai lợi người lợi vật, con cháu nhất 

định hiền thiện, phát đạt; những kẻ nào hại người, hại vật, con cháu nhất 

định tầm thường, kém cỏi, diệt tuyệt.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, 

 quyển Hạ, Lời tựa sách Vật Do Như Thử)  

* Người niệm Phật nên ăn chay trường. Nếu như chưa thể thì nên giữ 

Lục Trai hoặc Thập Trai (Mồng 8, 14, 15, 23, 29, 30 là Lục Trai. Thêm vào ngày 

mồng Một, 18, 24, 28 thì thành Thập Trai. Gặp tháng thiếu thì ăn lên trước đó một 

ngày.  Lại  còn tháng Giêng, tháng Năm,  tháng Chín  là ba tháng  chay, nên ăn chay 

trường, làm các công đức). Từ giảm dần đến vĩnh viễn dứt ăn mặn thì mới 

hợp lý. Tuy chưa dứt được ăn mặn, hãy nên mua thịt làm sẵn, đừng sát 

sanh  trong  nhà.  Do  trong  nhà  thường  nguyện  cát  tường  (tốt  lành,  may 

mắn), nếu hằng ngày sát sanh thì nhà ấy liền trở thành nơi giết chóc. Nơi 

giết  chóc  chính là chỗ oán quỷ  tụ hội,  chẳng tốt lành,  [điều  này]  quan 

trọng lắm! Do vậy, phải kiêng sát sanh trong nhà.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Thượng, Một Lá Thư Gởi Khắp) 

* Chỉ vì con người chẳng biết đặt mình vào hoàn cảnh [của loài vật] 

để  xét  lại,  đến  nỗi  đem  chuyện  khổ  sở  cùng  cực,  thảm  thiết  cùng  cực 

giáng  xuống  thân  loài  vật  mà  lòng  vui  sướng,  tự  bảo  mình  có  phước, 

chẳng biết phước thọ đã vun bồi từ đời trước sẽ bởi đấy mà dần dần bị 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 144 

tiêu diệt, trong vị lai sẽ đời đời phải hứng chịu những nỗi khổ độc chẳng 

có lúc nào xong! Nếu trong lúc sát sanh ăn thịt mà nghĩ đến chuyện này, 

dẫu có kẻ đem cái chết uy hiếp buộc phải sát sanh ăn thịt, vẫn chẳng dám 

làm!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Lời tựa cho tập sách Khuyến 

 Giới Sát Phóng Sanh Văn) 

VII.  Phân  Thiền  Tịnh  Giới  Hạn  (Phân  định  ranh  giới  giữa  Thiền  và 

Tịnh)  

* Thiền và Tịnh Độ lý vốn không hai. Nếu luận trên mặt Sự tu thì 

tướng trạng khác nhau một trời, một vực. Thiền nếu không triệt ngộ triệt 

chứng sẽ chẳng thể siêu xuất sanh tử. Vì thế, ngài Quy Sơn nói:   “Nơi 

 chánh nhân thì có thể đốn ngộ, còn xuất trần phải tiến từ từ theo thứ tự. 

 Nếu đời đời bất thoái thì thành Phật quyết định có kỳ”.  Lại nói:  “Sơ tâm 

 do duyên đốn ngộ tự tánh, nhưng hãy còn có tập khí từ vô thỉ bao kiếp 

 chưa thể diệt ngay được, nên phải dạy ngươi trừ cho hết hiện nghiệp còn 

 đang tồn tại trong tâm thức” . Ngài Hoằng Biện72 nói:  “Đốn ngộ tự tánh 

 bằng với chư Phật, nhưng chưa thể nhanh chóng hết sạch tập khí từ vô 

 thỉ. Cần phải nhờ vào đối trị mới hòng khởi công dụng thuận theo Tánh 

 được, như người ăn cơm chẳng thể ăn một miếng liền no ngay!”  Ngài 

Trường  Sa  Sầm73  nói:   “Thiện  tri  thức  trong  thiên  hạ  chưa  chứng  quả 

 Niết Bàn là vì công hạnh chưa bằng với chư thánh vậy”.   

Do vậy, Ngũ Tổ Giới lại trở thành Tô Đông Pha, Thảo Đường Thanh 

lại thành Lỗ Công. Cổ kim tông sư triệt ngộ nhưng chưa triệt chứng phần 

nhiều  như  vậy.  Ấy  là  do  chỉ  cậy  vào  Tự  Lực,  chẳng  cầu  Phật  gia  bị, 

Hoặc  nghiệp  còn  mảy  may  chưa  tận  thì  sanh  tử  quyết  chẳng  thể  thoát 

khỏi. 

Tịnh  Độ  hễ  có  đủ  ba  pháp  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  liền  có  thể  đới 

nghiệp vãng sanh. Hễ được vãng sanh liền thoát sanh tử, kẻ ngộ chứng 

bèn mau lên Bổ Xứ, kẻ chưa ngộ cũng chứng A Bệ Bạt Trí (Bất Thoái 

Chuyển). Vì thế, Hoa Tạng hải chúng đều nguyện vãng sanh; các tri thức 

bên Tông, bên Giáo cùng sanh Tịnh Độ. Là vì hoàn toàn cậy vào Phật 

lực, lại thêm tự mình tâm khẩn thiết. Vì thế, được cảm ứng đạo giao; do 

vậy, mau thành Chánh Giác. 

Nay  tôi  vì  bà  tính  toán:  Hãy  nên  gạt  bỏ  hết  Thiền  Lục,  chuyên  tu 

Tịnh nghiệp. Dùng cái tâm mảy trần chẳng nhiễm trì thánh hiệu vạn đức 



72 Hoằng Biện là người nối pháp (pháp tự) của ngài Chương Kính Huy thiền sư, sống 

vào thời Đường Tuyên Tông. Câu nói trên trích từ sách Ngũ Đăng Hội Nguyên trong 

cuộc vấn pháp của nhà vua vào năm 851. 

73 Trường Sa Cảnh Sầm là người nối pháp của ngài Nam Tuyền Phổ Nguyện. Câu 

nói trên cũng trích từ sách Ngũ Đăng Hội Nguyên. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 146 

hồng danh, hoặc niệm ra tiếng, hoặc niệm thầm, không xen tạp, không 

gián đoạn. Niệm phải khởi từ tâm, tiếng lọt vào tai, từng chữ phân minh, 

từng câu chẳng loạn, lâu ngày chầy tháng sẽ tự thành phiến, đích thân 

chứng Niệm Phật tam-muội, tự biết Tây Phương tông phong. Đấy là đem 

cái  công  phu  “xoay  trở  lại  nghe  nơi  tự  tánh”  của  Quán  Âm  để  tu  tịnh 

nghiệp “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối” của ngài Thế Chí thì tu 

Tịnh  mà  là  Thiền,  còn  gì  diệu  bằng !  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư gởi Từ phu nhân ở Hải Diêm)  

* Người tu Thiền Định (chỉ Tứ Thiền, Bát Định) và người tham Thiền 

chỉ cậy vào tự lực, không cầu Phật gia hộ. Vì thế, lúc công phu đắc lực, 

chân  và  vọng  chống  chọi  nhau  nên  thường  thấy  các  cảnh  giới  huyễn 

hoặc hiện ra, mất đi. Ví như lúc mưa dầm sắp tạnh, mây dầy bị xé toạc, 

chợt thấy ánh nắng, trong khoảng chớp nhoáng biến hiện không lường 

được. Không phải là người thật sự có đạo nhãn sẽ chẳng thể phân biệt, 

nhận biết được tất cả cảnh giới! Nếu lầm tưởng là dấu hiệu chứng ngộ, 

sẽ bị ma dựa phát cuồng, không sao trị được! 

Người niệm Phật dùng tín nguyện chân thật, khẩn thiết, trì vạn đức 

hồng danh, ví như vầng mặt trời sáng rỡ giữa không trung, đi trên đường 

lớn của vua, chẳng những lỵ mỵ võng lượng74 mất bặt tăm tích, ngay cả 

những ý niệm ngoắt ngoéo, thị phi cũng không sanh khởi được. Xét đến 

cùng cực chẳng qua là:  “Niệm đến công thuần, tận sức thì toàn tâm là 

 Phật, toàn Phật là tâm, tâm và Phật không hai, tâm - Phật như một”  mà 

thôi!  Lý  này,  hạnh  này  chỉ  sợ  người  ta  không  biết,  chẳng  thể  hợp  với 

nguyện  phổ  độ  chúng  sanh  của  Phật,  lẽ  đâu  bí  mật  không  truyền,  chỉ 

truyền riêng cho ông ư? Nếu có những bí quyết mầu nhiệm chỉ truyền 

miệng,  ghi  nhớ  trong  lòng,  dạy  ở  nơi  kín  đáo  thì  đấy  chính  là  tà  ma, 

ngoại đạo, không phải là Phật pháp!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng 

 Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh Gia - 5) 

* Ngay như Thiền Tông, nếu chỉ đề khởi hướng thượng thì một pháp 

chẳng  lập,  Phật  còn  không  kể  đến,  huống  gì  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh 

Độ? Ấy là Chân Đế: Một đã không, hết thảy đều không. Như câu nói: 

 “Thật Tế Lý địa chẳng nhiễm mảy trần” , hiển thị tánh thể. Nếu bàn luận 



74 Lỵ mỵ võng lượng: Lỵ mị (chữ Lỵ 魑 đúng ra phải đọc là Si) là loài quỷ trong núi 

sâu, võng lượng là loài quỷ trong rừng. Nói chung, lỵ mị võng lượng là các loài quỷ 

quái do sơn thần, thủy tinh biến hiện hại người. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 147 

đích xác về mặt  tu trì thì chẳng bỏ  một pháp nào, chẳng làm  việc bèn 

không ăn, huống chi niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ! Đấy tức là nơi Tục 

Đế, một đã lập thì hết thảy đều lập. Như câu nói:   “Trong cửa Phật sự, 

 chẳng bỏ một pháp”,  hiển thị tánh vốn đầy đủ. 

Muốn vứt bỏ Tục Đế  để bàn Chân Đế, sẽ không có Chân Đế. Nếu 

muốn bỏ Tứ Đại, Ngũ Uẩn để tìm tâm tánh thì thân đã không còn, tâm 

gởi vào đâu? Nếu dùng Tục Đế để sáng tỏ Chân Đế thì thật có Chân Đế. 

Như tại mắt gọi là thấy, nơi tai gọi là nghe, dùng Tứ Đại, Ngũ Uẩn để 

hiển lộ tâm tánh vậy. Đấy chính là ý chỉ lớn lao “ngầm tu Tịnh Độ” của 

chư Tổ từ trước.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, 

 Thư gởi Hòa Thượng Thể An chùa Đại Hưng Thiện)  

*  Phải  biết:  Pháp  môn  Tịnh  Độ  lấy  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tây  Phương  làm  tông  chỉ.  Người  đời  thường  nghĩ  điều  này  là  chuyện 

tầm thường, không có chi kỳ lạ, bèn coi pháp tham cứu trong nhà Thiền 

mới là thù thắng, chú trọng nơi khai ngộ, chẳng chú trọng tín nguyện cầu 

sanh. Đặt tên hoa mỹ là Thiền Tịnh Song Tu, nhưng xét tới thực chất thì 

hoàn toàn là không Thiền, không Tịnh Độ! Vì sao nói vậy? Do chẳng đạt 

đến đại triệt đại ngộ thì chẳng gọi là “có Thiền”. Người tham Thiền bây 

giờ ai thật sự đạt đến địa vị đại triệt đại ngộ? Do chú trọng tham cứu nên 

đem sự trang nghiêm của y báo, chánh báo Tây Phương quy hết vào tự 

tâm,  chẳng  có  mảy  may  ý  niệm  tín  nguyện  cầu  sanh.  Tuy  gọi  là  niệm 

Phật nhưng thực chất là trái nghịch đạo niệm Phật! Hoặc nói ra vẻ cao xa 

là  “niệm  Thật  Tướng  Phật”.  Tuy  Thật  Tướng là  cái gốc  của các  pháp, 

nhưng phàm phu nghiệp chướng sâu nặng làm sao đạt đến được? Ra vẻ 

“quy Tông” (quy kết mọi thứ về Thiền) nhưng Thiền cũng không nương 

tựa được, mà Tịnh cũng không nương tựa được luôn! 

Cậy vào tự lực, dẫu đạt đến địa vị đại triệt đại ngộ, nhưng vì chưa 

đoạn Hoặc nghiệp sẽ chẳng thể liễu sanh tử được! Chưa ngộ đến mức đại 

triệt [đại ngộ] thì khỏi cần bàn chi nữa! Cậy vào Phật lực, chỉ cần đầy đủ 

lòng tin chân thành, nguyện thiết tha, niệm Phật cầu sanh Tây Phương 

thì mới được. Do [người cậy vào tự lực] một mực đem Tây Phương Tịnh 

Độ, Vô Lượng Thọ, Vô Lượng Quang, mỗi thứ đều quy hết vào tự tâm, 

nhưng tự tâm chỉ là chấp xuông cái danh, chưa chứng được cái thật, [cho 

nên]  đức  Phật  ở  phương  Tây  do  không  cảm  sẽ  chẳng  thể  có  ứng,  đức 

Phật nơi tự tâm do còn đang ở trong nhân nên không có oai đức! 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 148 

Những kẻ ham cao chuộng xa trong cõi đời thường đều hay trở thành 

biến khéo thành vụng, cầu thăng hóa đọa, nhưng kẻ tri thức muốn được 

người khác ca ngợi mình là viên dung, vẫn trọn chẳng chịu nói như vậy, 

đến nỗi đức Như Lai do tâm đại từ bi muốn làm cho hết thảy chúng sanh 

liễu sanh tử ngay trong đời này, nhưng họ vẫn cứ y như cũ chẳng thể liễu 

được! Đời này đã chẳng thể liễu, tương lai may ra có thể liễu, nhưng đa 

số vẫn phải luân hồi trong lục đạo từ trần sa kiếp này sang trần sa kiếp 

khác. 

Nếu thật sự hiểu được sự lợi  - hại này, lại lắng lòng xem các kinh 

sách Tịnh Độ, mới biết một pháp Niệm Phật cầu sanh Tây Phương này 

không gì lớn lao ra ngoài được, mười phương ba đời hết thảy chư Phật 

trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh  không  vị  nào  chẳng  nhờ 

vào  pháp  này  để  thành  tựu  lúc  khởi  đầu,  thành  tựu  khi  kết  thúc!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư trả lời cư sĩ Trương Thuần 

 Nhất) 

* “Chỉ có đường tắt tu hành”. Đây chính là giáo nghĩa, có thể chiếu 

theo văn tự để hiểu. “Y theo như cũ đi nhiễu”, đây chính là ý nghĩa trong 

nhà Thiền, phải có chỗ ngộ thì mới biết triệt để được. Tào Lỗ Xuyên75 tự 

cho là bậc đại thông gia thông Tông thông Giáo còn hiểu lầm ý này. Các 

hạ  muốn  tôi  giảng  ý  nghĩa  này,  đúng  là  lời  hỏi  giỡn  chơi!  Các  hạ  hãy 

buông  xuống  hết  thảy  tri  kiến  thừa  thãi, nhất  tâm  niệm  Phật, niệm  cho 

đến khi tâm lẫn Phật đều mất cả rồi, sẽ tự phát ra một tràng cười to, hoàn 

toàn hiểu rõ. Khi chưa đạt đến, dẫu người khác có giảng cho vẫn chẳng 

biết được! Ví như đã đến điện Hàm Nguyên76, mọi thứ trong điện ấy đều 



75 Tào Lỗ Xuyên là một vị cư sĩ sống cùng thời tổ Liên Trì. Khi tác phẩm A Di Đà 

Kinh Sớ Sao của đại sư Liên Trì được phổ biến trong cõi đời, Tào Lỗ Xuyên đôi ba 

phen cật vấn, cho là Tổ phế bỏ Tam Tạng kinh điển, coi căn khí của mọi người đều 

hèn kém như nhau, buộc tất cả mọi người đều phải tu pháp thiển cận, lên án Tổ coi 

thường kinh Hoa Nghiêm, đề cao kinh Di Đà quá đáng, toan dùng pháp môn Tịnh 

Độ chèn ép các tông khác, coi thường chư Phật, chỉ đề cao riêng mình Phật Di Đà 

v.v…  

76 Điện Hàm Nguyên là tiền điện của cung Đại Minh thuộc kinh đô Trường An (nay 

là  thành  phố  Tây  An,  tỉnh  Thiểm  Tây)  của  nhà  Đường.  Căn  cứ  trên  phế  tích  và 

những di vật được khai quật, người ta biết điện này hùng vĩ và tráng lệ hơn điện Thái 

Hòa thuộc Tử Cấm Thành Bắc Kinh đời Minh rất nhiều. Do được dùng chủ yếu để 

thiết đại triều, nên trong điện Hàm Nguyên tập trung mọi thứ quý báu, hoa mỹ nhất 

của đế quốc Đại Đường. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 149 

biết hết. Nếu vì người chưa đến đấy [mà nói] thì dù có nói rõ ràng, vẫn 

mờ mịt không biết y như cũ! 

Những câu nói trong nhà Thiền đều nhằm dạy người khác tham cứu. 

Nếu hiểu [những câu nói ấy] theo ý nghĩa văn tự thì chẳng những không 

được lợi ích, mà còn có thể coi “hiểu lầm” là ngộ, tội ấy cực lớn. Dẫu 

ngộ thật sự nhưng liễu sanh thoát tử vẫn còn cách xa lắm! Do kẻ ấy chỉ 

cậy vào tự lực, phải là sau khi đại ngộ rồi, phiền não, Hoặc nghiệp đoạn 

sạch không còn sót gì  thì  mới  liễu được. Nếu không, chẳng  do đâu  mà 

liễu được! 

Pháp môn Niệm Phật nếu đầy đủ lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, 

niệm Phật cầu sanh Tây Phương thì cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng 

sanh. Căn tánh của các hạ cũng chỉ có thể học theo cách tu trì của hàng 

ngu phu ngu phụ. Nếu lầm lẫn bắt chước thân phận của Tào Lỗ Xuyên 

thì chẳng những liễu sanh tử trọn chẳng có phần mà còn thật sợ rằng đọa 

lạc ba ác đạo ắt đã sẵn phần! Vì sao vậy? Do “chưa được bảo là được, do 

chưa chứng nói là chứng”; do vậy, hoại loạn Phật pháp, khiến cho chúng 

sanh lầm lạc, nghi ngờ.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, 

 Thư trả lời cư sĩ Thôi Đức Chấn - 2)  

* Nếu dùng cách tham cứu của nhà Thiền  “người niệm Phật là ai?”  

thì chính là tham Thiền cầu khai ngộ, hoàn toàn đánh mất tông chỉ Tịnh 

Tông.  Điều  này  quan  hệ  lớn nhất, quan trọng  nhất!  Con người  thường 

hay mạo danh Thiền Tịnh Song Tu, nhưng tận lực chú trọng tham cứu sẽ 

đạt được lợi ích hữu hạn (niệm đến chỗ cùng cực cũng sẽ khai ngộ), đánh mất 

lợi ích vô cùng, vì chẳng chú trọng tín nguyện cầu sanh sẽ chẳng thể cảm 

ứng đạo giao cùng Phật. Dẫu có đích thân thấy được “người niệm Phật là 

ai” cũng khó được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương, vì không có cái 

tâm tín nguyện cầu sanh! Lại chưa đoạn Phiền Hoặc nên chẳng thể cậy 

vào tự lực để liễu sanh thoát tử. Kẻ ưa ăn nói lớn lối đều do chẳng biết 

nghĩa này. 

Pháp môn Tịnh Độ vượt trỗi hết thảy các pháp môn ở chỗ cậy vào 

Phật  lực;  những  pháp  môn  khác  đều  cậy  vào  tự  lực.  Tự  lực  há  có  thể 

sánh  cùng  Phật  lực để  luận  ư?  Đấy  chính  là  một  mấu  chốt quan  trọng 

nhất trong pháp môn Tịnh Độ!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Trần Huệ Tân)  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 150 

* Thiền chính là Chân Như Phật tánh vốn sẵn có của chúng ta. Trong 

nhà Thiền gọi đó là “bản lai diện mục trước lúc cha mẹ chưa sanh ra”;  

nhưng nhà Thiền chẳng nói toạc ra, nhằm làm cho người khác tham cứu 

tự  chứng  ngộ  nên  mới  nói  như  vậy.  Ðó  chính  là  tâm  thể  thuần  chân, 

không Năng, không Sở, vừa tịch, vừa chiếu, linh tri ly niệm vậy (Linh tri 

ly niệm nghĩa là trọn chẳng có ý niệm nhưng luôn nhận thức rõ ràng cảnh vật hiện 

tiền). 

Tịnh  Ðộ  là  tín  nguyện,  trì  danh,  cầu  sanh  Tây  Phương,  chứ  chẳng 

phải  chỉ  nói  đến  “Duy  Tâm  Tịnh  Ðộ,  Tự  Tánh  Di  Ðà”.  “Có  Thiền”   là 

tận lực tham cứu đến cùng cực, niệm tịch, tình vong, thấy thấu suốt cái 

bản lai diện mục trước khi cha mẹ sanh ra, minh tâm kiến tánh. 

 “Có Tịnh Ðộ”  là chân thật phát Bồ Ðề tâm, sanh tín, phát nguyện, trì 

danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương. Thiền và Tịnh Ðộ chỉ là ước theo 

giáo, ước theo lý. “Có Thiền” và “có Tịnh Ðộ” là ước theo căn cơ, ước 

về  tu.  Về  giáo  lý  thời  hằng  nhiên  như  thế;  Phật  chẳng  thể  tăng,  phàm 

chẳng thể giảm. Xét về căn cơ, tu hành thì phải nương vào giáo để khởi 

hạnh;  hành  cho  đến  khi  chứng  ngộ  tột  cùng  lý, sao  cho  thật  sự  có  mới 

thôi! 

Điều  thứ  hai  là  xét  về  văn  từ,  tuy  tương  tự  nhưng  thật  ra  rất  khác 

nhau, phải suy xét kỹ càng, chớ có lẫn lộn! Nếu như tham Thiền nhưng 

chưa  ngộ  hoặc  ngộ  chưa  triệt  để  thì  đều  chẳng  được  gọi  là  Có  Thiền. 

Nếu  như  niệm  Phật  nhưng  thiên  chấp  duy  tâm,  không  có  tín,  nguyện; 

hoặc  có  tín  nguyện  nhưng  chẳng  chân  thành,  thiết  tha,  lơ  là,  hờ  hững, 

làm cho lấy có; hoặc hành tuy tinh tấn nhưng tâm mến luyến trần cảnh, 

hoặc  cầu  đời  sau  sanh  trong  nhà  phú  quý  để  hưởng  vui  ngũ  dục,  hoặc 

cầu sanh lên trời để hưởng phước lạc cõi trời, hoặc cầu đời sau xuất gia 

làm Tăng, nghe một ngộ cả ngàn, đắc Đại Tổng Trì, hoằng dương pháp 

đạo, phổ lợi chúng sanh thì đều chẳng được gọi là Có Tịnh Độ.  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Tịnh Độ Quyết Nghi Luận)  

*  Có Thiền, có Tịnh Ðộ.  

 Như cọp mọc thêm sừng.  

 Hiện tại làm thầy người,  

 Ðời sau làm Phật, Tổ 

Nghĩa là: Người ấy triệt ngộ Thiền tông, minh tâm kiến tánh, lại còn 

thâm nhập Kinh tạng, hiểu trọn vẹn các pháp môn Quyền, Thật của đức 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 151 

Như Lai; nhưng trong các pháp lại chỉ chọn lấy một pháp Tín Nguyện 

Niệm Phật để làm chánh hạnh chung nhằm tự lợi, lợi người. Bậc Thượng 

Phẩm Thượng Sanh đọc tụng Ðại Thừa, hiểu Ðệ Nhất Nghĩa như đã nói 

trong Quán Kinh chính là hạng người này vậy. Người ấy có đại trí huệ, 

có đại biện tài; tà ma, ngoại đạo nghe tên vỡ mật. Người ấy như cọp đeo 

thêm sừng oai mãnh không chi sánh bằng. 

Ðối với kẻ đến học sẽ thuyết pháp tùy theo căn cơ: Thấy nên dùng 

Thiền Tịnh Song Tu để tiếp dẫn thì sẽ dùng Thiền Tịnh Song Tu tiếp độ; 

chỉ nên dùng chuyên tu Tịnh Ðộ để tiếp dẫn thì sẽ dùng chuyên tu Tịnh 

Ðộ tiếp độ. Bất luận thượng, trung, hạ căn, không ai là chẳng được đội 

ơn, há chẳng phải là “bậc đạo sư của trời, người” hay sao? Ðến lúc lâm 

chung,  người  ấy  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  thượng  phẩm;  trong 

khoảng khảy ngón tay hoa nở gặp Phật, chứng Vô Sanh Nhẫn; thấp nhất 

thì cũng chứng bậc Sơ Trụ trong Viên giáo; cũng có người đốn siêu các 

địa  vị,  đạt đến bậc Ðẳng  Giác.  Bậc  Sơ Trụ  trong  Viên  Giáo  đã  có thể 

hiện thân làm Phật trong trăm cõi, huống hồ là các địa vị kế tiếp đó lại 

càng lần lượt thù thắng hơn; nhất là địa vị Ðẳng Giác thứ bốn mươi mốt! 

Vì  vậy  Tổ  mới  nói:  “Ðời  sau  làm  Phật  Tổ”.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao 

 Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Tịnh Độ Quyết Nghi Luận)  

*  Không Thiền, có Tịnh Ðộ.  

 Vạn người tu, vạn đỗ.  

 Nếu gặp Phật Di Ðà,  

 Lo gì chẳng khai ngộ  

Nghĩa là: Hành nhân tuy chưa minh tâm, kiến tánh, nhưng đã quyết 

chí cầu sanh Tây Phương. Do vì trong kiếp xưa, đức Phật đã phát đại thệ 

nguyện  nhiếp  thọ  chúng sanh  như  mẹ  nhớ  con; nếu  chúng  sanh  thật  sự 

có thể [nhớ Phật] như con nhớ mẹ, chí thành niệm Phật thì sẽ cảm ứng 

đạo giao, liền được đức Phật nhiếp thọ. Vì ra sức tu Ðịnh, Huệ nên được 

vãng sanh. Kẻ  Ngũ Nghịch, Thập  Ác  lúc  lâm  chung bị các sự  khổ bức 

bách  bèn  sanh  lòng  hổ  thẹn  lớn  lao,  xưng  niệm  danh  hiệu  Phật  hoặc 

mười tiếng hoặc chỉ một tiếng rồi mất ngay trong lúc đó, họ đều được 

Phật hóa thân tiếp dẫn vãng sanh. Ðấy há chẳng phải là “vạn người tu, 

 vạn đỗ”  hay sao? 

Những  kẻ  đó  tuy  niệm  Phật  chẳng  lâu  nhưng  do  niệm  Phật  cực  kỳ 

mãnh liệt nên có thể đạt được lợi ích lớn lao ấy, chẳng nên so với kẻ tu 

hành  lơ  là  hờ  hững  mà  bàn  luận  niệm  nhiều  hay  ít.  Ðã  sanh  về  Tây 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 152 

Phương thì tuy gặp Phật, nghe pháp có nhanh - chậm chẳng đồng, nhưng 

đều đã cao dự dòng thánh, trọn chẳng thoái chuyển. Tùy theo căn tánh 

sâu, cạn, hoặc tiệm hay đốn mà chứng các quả vị. Ðã được chứng quả thì 

cần gì bàn đến khai ngộ nữa. Ấy chính là:  “Nếu gặp Phật Di Ðà, lo gì 

 chẳng  khai  ngộ”   vậy.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên, 

 quyển 2, Tịnh Độ Quyết Nghi Luận)  

*  Có Thiền, không Tịnh Độ, 

 Mười tu, chín lần chần,  

 Ấm cảnh nếu hiện tiền,  

 Chớp mắt đi theo nó.  

Nghĩa là: Hành nhân tuy triệt ngộ Thiền tông, minh tâm kiến tánh, 

nhưng Kiến Tư phiền não chẳng dễ đoạn trừ, phải trải qua nhiều duyên 

trui luyện để trừ sạch hết chẳng sót, mới có thể xuất ly phần đoạn sanh 

tử77. Người chưa đoạn một mảy nào thì chẳng cần bàn đến nữa! Dẫu chỉ 

còn một mảy chưa đoạn sạch hết thì lục đạo luân hồi vẫn khó thoát y như 

cũ. Biển sanh tử sâu thẳm, đường Bồ Ðề xa vời vợi; còn chưa về được 

đến nhà thì đã mạng chung! Người đại ngộ mười người hết chín đều như 

vậy. Cho nên mới nói: “Mười người, chín lần chần” . Lần chần (tha đà) 

người đời thường nói là “chần chờ”.  “Ấm cảnh”  là cảnh của Trung Ấm 

thân; tức là những cảnh được hiển hiện trong khi lâm chung bởi nghiệp 

lực thiện - ác trong đời này và bao kiếp. Một khi những cảnh ấy hiện ra, 

trong chớp mắt sẽ liền theo nghiệp lực thiện hay ác nào mạnh mẽ nhất để 

đi  thọ  sanh  trong  đường  thiện  hay  ác;  chẳng  thể  làm  chủ  tình  thế  một 

mảy may nào! Giống như người mắc nợ, chủ nào mạnh sẽ kéo đi trước. 

Tâm tình lắm mối đa đoan, coi trọng chỗ nào sẽ rớt vào đấy. 

Ngũ Tổ Giới lại sanh làm Tô Ðông Pha, Thảo Ðường Thanh lại sanh 

làm Lỗ Công, đều là do lẽ trên vậy! Bởi thế mới nói: “Ấm cảnh nếu hiện 

 tiền, chớp mắt đi theo nó”.  Chữ Ấm (陰): âm và nghĩa đồng với chữ Âm 



77 Phần đoạn sanh tử là sự sanh tử của chúng sanh trong tam giới. Do quả báo sai 

khác nên có hình mạo, thọ lượng sai khác. Vì vậy gọi là phần đoạn (đoạn diệt theo 

phần  hạn).  Theo  Duy  Thức  Học,  phần  đoạn  sanh  tử  lấy  nghiệp  thiện  ác  làm  thân 

nhân (cái nhân gần), lấy phiền não chướng làm trợ duyên để cảm quả trong tam giới. 

Do tuổi thọ có dài ngắn khác nhau, do sức nhân duyên nên có hạn định khác biệt; do 

vậy  gọi  là  Phần  Đoạn.  Sách  Đại  Thừa  Nghĩa  Chương  lại  chia  phần  đoạn  sanh  tử 

thành  ác  đạo  phần  đoạn  (quả  báo  trong  tam  đồ)  và  thiện  đạo  phần  đoạn  (quả  báo 

trong đường trời người). 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 153 

(蔭), nghĩa là che đậy; tức là: Do nghiệp lực này che lấp nên chân tánh 

chẳng thể hiển hiện. Miết (瞥), âm giống chữ Phiết (撇), nghĩa là nháy 

mắt,  chớp  mắt.  Có  người  hiểu  chữ  Tha  (蹉)  nghĩa  là  “lầm  lẫn”,  Ấm 

Cảnh là Ngũ Ấm Ma Cảnh, chung quy vì chẳng hiểu chữ Thiền và chữ 

Có nên mới nói hồ đồ như vậy. Lẽ nào những bậc đại triệt đại ngộ mười 

người tu chín người lạc đường, đi theo Ngũ Ấm Ma nên bị ma dựa phát 

cuồng? Phàm những kẻ bị ma dựa phát cuồng đều là kẻ chẳng biết giáo 

lý,  chẳng  hiểu  tự  tâm,  là  giống  tăng  thượng  mạn,  tu  mù  luyện  đui  mà 

thôi. Sao chẳng biết hay - dở, lại đem gán cho bực đại triệt đại ngộ! Ðiều 

này quan hệ rất lớn, chẳng thể không biện luận rõ!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Tịnh Độ Quyết Nghi Luận)  

*  Không Thiền không Tịnh Ðộ.  

 Giường sắt và cột đồng.  

 Vạn kiếp cùng ngàn đời.  

 Không một ai nương dựa. 

Có kẻ bảo  “không Thiền, không Tịnh”  tức là vùi đầu tạo nghiệp ác, 

chẳng tu pháp lành. Lầm to, lầm to! Dù pháp môn vô lượng nhưng chỉ có 

Thiền  và  Tịnh  là  thích  hợp  cho  các  căn  cơ  hơn  hết.  Hành  nhân  chưa 

được triệt ngộ, lại chẳng cầu sanh, lơ là, hời hợt tu các pháp môn khác, 

Ðịnh - Huệ đã chẳng thể quân bình để đoạn Hoặc chứng Chân, lại chẳng 

nương vào Phật từ lực để đới nghiệp vãng sanh; đem công đức trọn đời 

tu trì để cảm lấy phước báo đời sau sanh trong trời, người. Đời này đã 

không chánh trí thì đời sau ắt bị phước chuyển, mê đắm trong ngũ dục, 

tạo đủ các ác nghiệp. Ðã tạo ác nghiệp sẽ khó thoát ác báo. Khi một hơi 

thở  chẳng  hít vào được  nữa  thì liền đọa địa  ngục, rành  rành sẽ  ở  trong 

bao kiếp dài lâu nằm lăn nơi giường sắt, ôm ấp cột đồng để đền trả lòng 

tham  thanh  sắc,  giết  hại  sanh  mạng  v.v...  các  thứ  ác  nghiệp.  Tuy  chư 

Phật,  Bồ  Tát  rủ  lòng  xót  thương,  nhưng  do  ác  nghiệp  ngăn  chướng, 

người ấy vẫn chẳng thể được hưởng lợi ích. Người xưa nói:  “Người tu 

 hành  nếu  chẳng  chánh  tín,  cầu  sanh  Tây  Phương,  tu  hành  đủ  các  việc 

 thiện khác thì gọi là kẻ oán đời thứ ba” , chính là nói đến ý này. 

Ấy là vì đời nay tu hành, đời sau hưởng phước; vì ỷ phước làm ác 

nên liền bị đọa lạc. Ðạt được cái vui giả tạm trong đời kế mà muôn kiếp 

phải  vĩnh  viễn  chịu  khổ.  Ví  dù  nghiệp  địa  ngục  tiêu  tan  thì  lại  chuyển 

sanh  làm  ngạ  quỷ,  súc  sanh;  muốn  lại  được  thân  người  thì  thật  là  điều 

khó  nhất  trong  những  điều  khó.  Vì  vậy,  Phật  lấy  tay  bốc  đất  rồi  hỏi  A 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 154 

Nan rằng: “Ðất trong tay ta là nhiều, hay đất trong đại địa là nhiều?” A 

Nan bạch  Phật:  “Ðất  trong đại địa nhiều”. Phật nói:   “Ðược  thân  người 

 như đất trong tay, mất thân người như đất trong đại địa” . [Xét theo lời 

Phật] thì “muôn kiếp, ngàn đời, không một người nương dựa”  vẫn là lời 

luận định rất nông cạn. 

Ôi!  Hết  thảy  pháp  môn  chuyên  cậy  vào  tự  lực;  pháp  môn  Tịnh  Ðộ 

chuyên  nhờ  Phật  lực.  Trong  hết  thảy  pháp  môn,  phải  trừ  sạch  Hoặc 

nghiệp  mới  liễu  sanh  tử;  còn  trong  pháp  môn  Tịnh  Ðộ:  do  đới  nghiệp 

vãng sanh liền dự dòng thánh. Ðại sư Vĩnh Minh sợ cõi đời chẳng hiểu 

biết nên mới đặc biệt phân định để chỉ bày cho tương lai. Liệu Giản đáng 

gọi là chiếc bè báu nơi bến mê, là đạo sư (người dẫn đường) nơi đường 

hiểm.  Ðáng  tiếc  người  trong  cõi  đời  hờ  hững  đọc  lướt  qua,  chẳng  chịu 

nghiên cứu kỹ. Có phải là do chúng sanh ác nghiệp đồng phận nên xui 

khiến  như  thế  chăng?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên, 

 quyển 2, Tịnh Độ Quyết Nghi Luận) 

*  “Quyền”  (權)  có  nghĩa  là  Như  Lai  thuận  theo  căn  cơ  của  chúng 

sanh, bày ra phương tiện khéo léo. “Thật” (實) có nghĩa là Phật án theo 

những nghĩa chính tâm Ngài đã chứng mà nói. “Đốn” (頓) là chẳng cần 

theo thứ tự, thẳng tắt, mau chóng, hễ vượt khỏi liền chứng nhập ngay. 

“Tiệm”  (漸)  nghĩa  là  dần  dần  tu  cao  lên,  chứng  nhập  theo  thứ  tự,  cần 

phải  tốn  nhiều  đời  nhiều  kiếp  mới  có  thể  đích  thân  chứng  được  Thật 

Tướng. 

Những  kẻ  tham  Thiền  nói  pháp  Tham  Thiền  chính  là  pháp   “chỉ 

 thẳng tâm người, thấy tánh thành Phật; do vậy, Thiền là Thật, là Đốn” ; 

nhưng  chẳng  biết  Tham  Thiền  dù  có  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến 

tánh thì mới chỉ là thấy được vị Phật Lý Tánh sẵn có trong tự tâm. Nếu 

là căn tánh đại Bồ Tát thì hễ ngộ bèn chứng, tự có thể vĩnh viễn thoát 

khỏi  luân  hồi,  vượt  thoát  khỏi  tam  giới.  Từ  đấy,  thượng  cầu,  hạ  hóa, 

dùng đó làm nền tảng để trang nghiêm cả phước lẫn huệ. Loại căn tánh 

này nếu luận trong số những người đại triệt đại ngộ thì cũng phải cả trăm 

ngàn người mới có được một hai! Nếu căn khí kém hơn, dù có thể diệu 

ngộ, nhưng Kiến Tư phiền não chưa thể đoạn trừ thì vẫn ở trong tam giới 

chịu sống, chịu chết. Đã bị sống - chết thì từ ngộ thành mê sẽ nhiều, từ 

ngộ vào ngộ hiếm lắm! 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 155 

Do vậy, tuy pháp này là Thật, là Đốn, nhưng nếu không đúng người 

(tức không phải là hạng căn cơ phù hợp với pháp Thiền) cũng sẽ chẳng 

được hưởng lợi ích thật sự nơi Thật, nơi Đốn, vẫn trở thành pháp Quyền 

Tiệm mà thôi! Vì cớ sao? Do cậy vào tự lực! Nếu tự lực mười phần đầy 

đủ thì còn may mắn nào hơn! Hễ kém khuyết một chút sẽ chỉ ngộ được 

Lý  Tánh,  chẳng  thể  đích  thân  chứng  được  Lý  Tánh.  Ngày  nay,  kẻ  đại 

triệt đại ngộ còn khó kiếm được, huống gì người chứng được điều họ đã 

ngộ! 

Một pháp niệm Phật thông trên thấu dưới, vừa là Quyền vừa là Thật, 

vừa Tiệm vừa Đốn, chẳng thể phê phán bằng giáo lý thông thường. Trên 

đến Đẳng Giác Bồ Tát, dưới đến chủng tánh A Tỳ đều nên tu tập (Đây gọi 

là “thông trên thấu dưới” vậy!) Như Lai vì chúng sanh thuyết pháp, chỉ muốn 

cho  hết  thảy  chúng  sanh  liễu  sanh  thoát  tử.  Các  pháp  môn  khác  bậc 

thượng căn có thể giải quyết ngay trong một đời này, kẻ hạ căn bao kiếp 

vẫn khó thành được! Chỉ có mình pháp này, bất luận căn tánh nào, đều 

vãng  sanh  Tây  Phương,  liễu  được  sanh  tử  ngay  trong  đời  này.  Thẳng 

chóng như thế đó, há gọi là Tiệm được ư? 

Tuy [pháp môn Tịnh Độ] có căn cơ nhưng chẳng phải là loại căn cơ 

như trong những pháp viên đốn thông thường nên có vẻ giống như Tiệm. 

Nhưng oai  lực của pháp  môn  này  nằm  ở  chỗ  thệ nguyện  của Như  Lai 

khiến cho những căn tánh hèn kém mau được đại lợi ích. Lợi ích ấy hoàn 

toàn  do  cậy  vào  Phật  từ  lực.  Phàm  những  kẻ  giảng  Thiền,  nếu  chưa 

nghiên  cứu  Tịnh  Tông,  không  ai  chẳng  miệt  thị  Tịnh  Độ  là  thiển  cận. 

Nếu nghiên cứu Tịnh Tông sâu xa, ắt sẽ tận tâm kiệt lực hoằng dương, 

há còn chấp trước vào những biện luận sai lầm Quyền, Thật, Tiệm, Đốn 

để tự lầm, lầm người nữa ư?   (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây - 2) 

* Nếu ước theo Thật Nghĩa rốt ráo để nạn  (“nạn” (難) nghĩa là cật 

vấn) chuyện “lấy - bỏ” thì tức là chẳng biết “rốt ráo không lấy không bỏ” 

chính là chuyện sau khi đã thành Phật. Nếu chưa thành Phật thì trong khi 

ấy,  đoạn  Hoặc  chứng  Chân đều thuộc về  lấy  -  bỏ.  Đã  chấp  nhận đoạn 

Hoặc chứng Chân là lấy - bỏ thì sao không chấp nhận chuyện lấy  - bỏ 

trong  việc  bỏ  Đông,  lấy  Tây,  lìa  cấu  lấy  tịnh?  Nếu  trong  pháp  Tham 

Thiền, lấy - bỏ đều sai, thì trong pháp Niệm Phật lấy - bỏ lại đều là đúng. 

Bởi một đằng chuyên suy xét Tự Tâm, một đằng kiêm nhờ Phật lực. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 156 

Những người chẳng xét đến duyên do của pháp môn, lầm lẫn dùng 

pháp  Tham  Thiền  để  phá  pháp  Niệm  Phật,  tức  là  dùng  sai  ý  nghĩa. 

Chuyện  không  lấy  -  bỏ  vốn  là  Đề  Hồ,  nhưng  người  muốn  niệm  Phật 

cũng chẳng lấy - bỏ thì lại thành độc dược! Mùa Hạ mặc áo mỏng, mùa 

Đông  mặc  áo  cừu,  khát  uống,  đói  ăn,  chẳng  thể  trái  nghịch  mà  cũng 

chẳng thể cố chấp, chỉ chọn lấy những gì thích nghi sẽ có lợi ích không 

gì tệ hại!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả 

 lời cư sĩ Mã Khế Tây - 2) 

VIII.  Thích  phổ  thông  nghi  hoặc  (Giải  quyết  những  ngờ  vực  thông 

thường)  

(Trong phần này chia ra sự lý, tâm tánh, ngộ chứng, tông giáo, trì chú, xuất gia, 

báng Phật,  giới luật, Trung Ấm, bốn cõi Tịnh Độ, xá-lợi, đốt hương trên cánh tay, 

cảnh giới, ngoại đạo, các loại duyên thù thắng)  

*  (Dưới  đây  luận  về  sự  lý)  Lý  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian  chẳng  vượt 

ngoài hai chữ “tâm tánh”, chuyện thế gian hay xuất thế gian chẳng ngoài 

hai  chữ  “nhân quả”  (Trọn  chẳng  hề  có  không  nhân  mà  lại  được  quả,  cũng  trọn 

chẳng hề có chuyện tạo thiện nghiệp lại bị ác quả. Xem bài Khuyên Mến Tiếc Sanh 

Mạng  Loài  Vật  trong  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên). 

Chúng sanh chìm đắm trong chín giới, Như Lai chứng Nhất Thừa, nhưng 

tâm tánh chẳng tăng - giảm mảy may. Sở dĩ thăng - trầm thật khác, khổ - 

vui  khác  biệt vời vợi  là  do  tu đức  nơi nhân  địa khác  nhau, đến  nỗi thọ 

dụng nơi quả địa mỗi người mỗi khác. 

Xiển dương Phật pháp thật chẳng phải là chuyện dễ: Chỉ bàn về lý 

tánh thời hàng trung hạ căn chẳng thể được lợi ích. Chuyên luận nhân 

quả thì bậc thượng  thường chán nghe đến. Nhưng nhân quả và tâm tánh 

nếu tách rời nhau thì cả hai cùng bị tổn thất, gộp lại thì cả hai cùng tốt 

đẹp. Vì thế, ngài Mộng Đông nói:  “Kẻ khéo bàn tâm tánh chẳng thể bỏ 

 lìa nhân quả; nhưng kẻ tin sâu nhân quả cuối cùng ắt hiểu rõ tâm tánh. 

 Lý này thế tất nhiên phải như vậy”. (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng 

 Chánh Biên, quyển 1, Thư gởi tòa soạn báo Phật Học)  

*  Ước  theo  mặt  Sự,  quả  thật  Tịnh  Độ  có  cảnh  tượng  trang  nghiêm 

đến cùng cực. Ước về mặt Lý thì duy tâm sở hiện, do tâm thanh tịnh nên 

các cảnh giới ấy đều thanh tịnh. Cố nhiên, Lý và Sự chẳng thể tách rời, 

chẳng qua nhấn mạnh nơi nghĩa nào mà chia ra thành Sự hay thành Lý. 

Ông chỉ nên đọc kỹ bài Tông Giáo Bất Nghi Hỗn Lạm Luận [trong 

Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên], sẽ tự biết rõ văn và lý của Chân Đế 

và Tục Đế, cũng như nghĩa lý ước theo cảnh để thí dụ vậy.... Hai pháp 

Sự và Lý chẳng tách rời nhau, bởi có tịnh tâm thì mới có tịnh cảnh. Nếu 

không có tịnh cảnh, làm sao hiển được tịnh tâm? Tâm tịnh thì cõi Phật 

tịnh, đấy gọi là “tâm có đủ”. Nếu tâm không có đủ thì nhân chẳng cảm 

được quả!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời cư sĩ Mã 

 Tông Đạo) 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 158 

* Do đại ngộ lý thể “một pháp chẳng lập”, tận lực tu hành công phu 

“vạn pháp viên tu” nơi mặt Sự thì mới là Trung Ðạo Không Hữu viên 

dung! Kẻ [chấp vào] Không Giải Thoát cho rằng chẳng tu một pháp nào 

hết mới là “[một pháp] chẳng lập” được chư Phật gọi là “kẻ đáng thương 

xót”. 

Liên  Trì  Ðại  Sư  dạy:   “Chấp  sự  mà  niệm,  giữ  được  liên  tục  thì  sẽ 

 chẳng  luống  uổng  công,  được  dự  vào  phẩm  vị  [vãng  sanh].  Chấp  lý 

 nhưng tâm chưa thật sự thông đạt, khó thể tránh được cái họa rớt vào 

 Không. Bởi lẽ, Sự có công năng kềm cặp Lý, Lý chẳng thể tồn tại độc 

 lập” , lý do là như vậy đó. Chúng ta học Phật phải do từ ngay nơi Sự để 

thành Lý, do chính ngay nơi Lý để thành Sự. Lý  - Sự viên dung, Có  - 

Không chẳng hai thì mới có thể trọn thành tam-muội, liễu thoát sanh tử. 

Nếu tự nói „ta chính là Phật‟, chấp Lý phế Sự, sai lầm rất nặng! Hãy nên 

tận lực tu trì, nhất tâm niệm Phật, từ Sự hiển Lý, dẫu hiển Lý vẫn chú 

trọng nơi Sự thì mới được lợi ích thật sự.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam 

 Biên, quyển 4, Thượng Hải Tức Tai Pháp Ngữ)  

*  Sự  Trì  là  tin  có  A  Di  Đà  Phật  ở  Tây  Phương,  tuy  chưa  đạt   “tâm 

 này làm Phật, tâm này là Phật” , nhưng quyết chí cầu sanh như con nhớ 

mẹ,  không  lúc nào tạm  quên.  Đây  là  chưa  đạt  lý tánh nhưng chỉ  tu  trì 

theo mặt Sự. Lý Trì là tin Tây Phương A Di Đà Phật tâm ta sẵn có đủ, do 

tâm ta tạo.  “Tâm có đủ”  nghĩa là tâm ta vốn sẵn đủ lý ấy.  “Tâm tạo”  là 

nương vào lý  “tâm có đủ”  ấy để khởi tu, thì lý ấy mới hiển hiện. Do vậy, 

gọi là  “tạo”. “Tâm có đủ”  chính là Lý Thể,  “tâm tạo”  chính là Sự Tu. 

 “Tâm có đủ”  chính là  “tâm này là Phật”; “tâm tạo”  chính là  “tâm này 

 làm  Phật”.  “Tâm  này  làm  Phật”   bèn  xứng  tánh  khởi  tu;  “tâm  này  là 

 Phật”  bèn toàn tu nơi tánh. 

Tu đức hữu công, tánh đức mới hiển. Tuy ngộ lý nhưng vẫn chẳng 

phế sự thì mới là chân tu. Nếu không, bèn rớt vào tri kiến cuồng vọng 

chấp lý phế sự! Do vậy, mới nói:  “Dùng cái hồng danh tự tâm sẵn đủ, 

 do tâm tạo ra, để buộc tâm nơi cảnh, chẳng để cho tạm quên mất” . Giải 

pháp này thiên cổ chưa từng có, quả thật là khế lý lẫn khế cơ, lý sự viên 

dung, chẳng phải là bậc Pháp Thân đại sĩ, ai có thể đạt đến điều này? Vì 

Sự Trì dẫu chưa ngộ Lý nhưng há có thể ra ngoài Lý được ư? Bất quá là 

hành nhân chưa thể viên ngộ tự tâm. Hễ đã ngộ thì Sự chính là Lý, há 

nào  phải  cái  Lý  được  ngộ  chẳng  nằm  trong  Sự?  Lý  chẳng  lìa  Sự,  Sự 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 159 

chẳng  lìa  Lý,  Lý  -  Sự  vô  nhị!  Như  thân  và  tâm  con  người,  cả  hai  thứ 

cùng sử dụng một lúc, trọn chẳng hề có chuyện thân và tâm đây kia tách 

rời nhau, người đã đạt dù có muốn chẳng dung hợp cũng không được! 

Còn tri kiến cuồng vọng chấp Lý phế Sự thì chẳng thể dung hợp được. 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Mã 

 Khế Tây - 9)  

* Tâm này trọn khắp thường hằng, hệt như hư không. Chúng ta do 

mê  nhiễm  nên  khởi  các  chấp  trước; ví như  hư  không  bị  vật  ngăn ngại 

nên  chẳng  thể  trọn  khắp,  chẳng  thường  hằng  vậy.  Nhưng  chẳng  trọn 

khắp, chẳng thường hằng chính là chấp trước vào sự biến hiện của vọng, 

há  nào  phải  hư  không  thật  sự  bị  vật  chướng  ngại  nên  chẳng  thể  trọn 

khắp, chẳng thể thường hằng! Do vậy, cái tâm phàm phu và cái tâm bất 

sanh bất diệt mà đức Như Lai đã chứng trọn chẳng khác gì nhau. Có sai 

khác là vì phàm phu  mê nhiễm nên thành ra như vậy, chứ không phải 

tâm thể vốn có biến đổi! 

Tịnh Độ của Phật Di Đà hoàn toàn ở trong một niệm tâm tánh của 

chúng ta, tâm ta sẵn có Phật Di Đà. Đã là tâm ta sẵn có thì cố nhiên phải 

nên thường niệm. Đã có thể thường niệm thì sẽ cảm ứng đạo giao, tu đức 

hữu  công,  tánh  đức  mới  hiển  hiện.  Sự  -  Lý  viên  dung,  chúng  sanh  và 

Phật chẳng hai; do vậy, nói : “Dùng cái tâm sẵn có Phật của ta để niệm 

 đức Phật tâm ta sẵn có, lẽ đâu đức Phật sẵn có trong tâm ta lại chẳng 

 ứng với cái tâm ta sẵn có Phật”   (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng 

 Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây - 9)  

* Tâm tánh ấy có đủ vô lượng đức, bất biến tùy duyên, tùy duyên bất 

biến, nơi phàm chẳng giảm, tại thánh không tăng. Do mê hay ngộ khác 

nhau đến nỗi có mười giới sai biệt. Nhưng ngay trong mười giới ấy, mỗi 

mỗi không gì chẳng phải là  “tâm sẵn đủ, tâm tạo, tâm làm, tâm là”.  Cầu 

sanh  Tây  Phương  chính  là  chân  vô  sanh,  do  sanh  về  cõi  Tây  Phương 

 “tâm sẵn đủ, tâm tạo, tâm làm, tâm là” ; không phải như kẻ chấp Lý phế 

Sự chỉ có cái danh xuông, chứ thật sự chẳng có cảnh Tây Phương! 

Ấy  chính  là   “quyết  định  sanh  nhưng  không  có  tướng  sanh,  quyết 

 định vô sanh nhưng không có tướng vô sanh”,  sanh mà vô sanh vậy. Lấy 

tín nguyện niệm Phật để cầu sanh vào cõi Tây Phương “tâm sẵn đủ, tâm 

tạo,  tâm  làm,  tâm  là”  của  chính  mình,  cho  nên  tuy  sanh  mà  không  có 

tướng sanh, tuy vô sanh nhưng chẳng trụ vào tướng vô sanh. Đấy chính 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 160 

là ý chỉ tổng quát của Sanh Vô Sanh Luận.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tan 

 Biên, quyển 3, Lời tựa ấn hành sách Tịnh Độ Sanh Vô Sanh Luận Giảng Nghĩa) 

* Nghĩa “Tịch - Chiếu bất nhị, Chân - Tục viên dung”  thì phần kinh 

văn  tiếp  theo  đó đã  hết sức giảng  rành chỉ  rõ,  sao chẳng  suy  xét nhận 

hiểu để cầu liễu giải vậy? Nay trước hết tôi giảng rõ ý nghĩa của bốn chữ 

ấy, [ông hiểu rõ rồi] thì sẽ tự như thế chẻ tre, một điều đã hiểu rõ thì mọi 

điều  đều  rõ.  Trên  đây  là  nói  về  cái  đạo  tâm  ta  sẵn  có  và  pháp  sẵn  có 

trong tâm ta, vốn là Tịch - Chiếu không hai, Chân - Tục viên dung. 

Thế nào là Tịch? Chính là tâm thể bất sanh bất diệt của ta; hễ có sanh 

diệt thì chẳng gọi là Tịch. Thế nào là Chiếu? Chính là tâm tướng thường 

nhận biết rõ ràng của ta; chẳng thường nhận biết rõ ràng thì chẳng gọi là 

Chiếu. Thế nào Chân? Chính là tâm thể thường tịch, thường chiếu; vốn 

là chân không, vô tướng, một pháp chẳng lập. Thế nào là Tục? Tục có 

nghĩa là giả, tuy nói “một pháp chẳng lập”, nhưng “vạn pháp lại đều có 

đủ”, vạn đức phô bày trọn vẹn (Vạn pháp vạn đức chính là sự tướng. Do là Sự 

nên gọi là Tục). Tịch chính là Thể, Chiếu là tướng trạng và lực dụng của 

Thể. Ba thứ Thể - Tướng - Dụng này vốn là một pháp; có đủ ba nghĩa 

này nên gọi là “Tịch - Chiếu bất nhị”. Chân chính là Lý Tánh, Tục chính 

là Sự Tu. Lý Tánh ấy sẵn đủ đạo Sự Tu. Do Sự Tu ấy mới hiển lộ được 

đức của Lý Tánh (đấy gọi là  “toàn tánh khởi tu, toàn tu nơi tánh” ). Vì thế nói 

là “Chân - Tục viên dung” vậy. 

Tiếp đó, [kinh văn nói]  “ly niệm, ly tình; bất sanh, bất diệt”  nghĩa là 

 “thể tướng, sự lý Tịch - Chiếu, Chân - Tục ấy đều rời khỏi niệm, lìa khỏi 

 tình, chẳng sanh, chẳng diệt”.  Xin hãy đọc kỹ thí dụ tiếp theo đó và mấy 

câu quyết đoán sẽ có thể hiểu rõ được tâm. Nếu vẫn không hiểu thì chính 

là đời trước thiếu tu tập, chỉ nên chí thành, khẩn thiết trì danh hiệu Phật, 

đợi khi nghiệp chướng tiêu rồi, sẽ thấy rõ ràng như nhìn vào ngọn lửa 

sáng, ắt sẽ có ngày nhìn vào mà bật cười.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam 

 Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Diệp Sính Thần) 

* Tam Quán, Tam Đế chính là cương yếu của Phật pháp. Nói theo lý 

tánh thì gọi là Đế, Đế tức là Lý. Nói theo mặt tu trì thì gọi là Tam Quán, 

Quán tức là Tu. Chân Đế: Một pháp chẳng lập, Tục Đế: Vạn pháp trọn 

đủ! Quán cái lý nơi Chân Đế thì gọi là Không Quán. Quán cái lý nơi Tục 

Đế thì gọi là Giả Quán. Không Quán chính là quán Chân Như Pháp Tánh 

“một pháp chẳng lập”, điều này chính là cái Không “chẳng có cả Không 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 161 

lẫn  Hữu”.  Đấy  chính  là  tướng  Không  trong   “chư  pháp  Không  tướng”  

của Tâm Kinh. 

Chẳng những Sắc Không, Không Không, mà Bồ Đề, Niết Bàn cũng 

không,  nếu  có  một  pháp  nào  chẳng  không  sẽ  chẳng  thể  gọi  là  Chân 

Không! Cái không này của Không Quán trong Tam Quán sao có thể hiểu 

là  “muôn  sự  chẳng  quan  tâm,  chẳng  làm”  cho  được?  Tục  của  Tục  Đế 

chẳng phải là tục theo kiểu thô tục hay nhã tục, mà do vì tạo dựng, đặt 

bày nên gọi là Tục. Giả cũng chẳng phải là giả trong Chân - Giả (thật - 

giả), mà cũng là cái giả của sự tạo dựng, đặt bày. Phép quán nhằm quán 

lý của Tục Đế được gọi là Giả Quán vì tánh thể của Chân Đế là “chẳng 

lập  một  pháp” nhưng  có  công  đức trọn đủ  sáu độ,  vạn  hạnh,  các pháp 

toàn vẹn. Đây chính là  “chư pháp”  trong câu  “chư pháp Không tướng”  

(tướng Không của các pháp) của Tâm Kinh, sao lại coi đó là phàm phu 

cho được? Phàm phu thuộc về hai đế Khổ và Tập, còn Không và Giả đây 

thuộc  đạo  lý  viên  diệu  của  Viên  giáo,  Nhị  Thừa  còn  chẳng  có  phần, 

huống gì phàm phu?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Thư 

 trả lời cư sĩ Giang Dịch Viên - 4) 

*  Sắc bất dị Không, Không bất dị Sắc. Sắc tức thị Không, Không tức 

 thị Sắc”  là bốn câu khó lãnh hội nhất. Lời chú giải của mỗi tác giả đều 

dựa trên cái thấy của chính mình. Theo ngu kiến của Quang, bản thể của 

Sắc chẳng thể đạt được, há Không còn có thực tế để đạt được hay sao? 

Hai câu sau nhằm giải thích thêm về ý nghĩa của hai câu trước đó. Thật 

sự, ngay cả Không lẫn Sắc đều chẳng thể đạt được, Thọ, Tưởng, Hành, 

Thức  cũng  giống  như  thế;  đấy  chính  là   “chiếu  kiến  Ngũ  Uẩn  giai 

 không”.  Ngũ Uẩn đều chẳng thể đạt được, ấy chính là Thật Tướng của 

Chân Không. Vì thế, gọi là  “chư pháp Không tướng”  (tướng Không của 

các pháp). 

Do  “chư pháp Không tướng”  này bèn chẳng có sanh, diệt, cấu, tịnh, 

tăng, giảm và Ngũ Ấm, Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát Giới, Tứ Đế, 

Thập Nhị Nhân Duyên, Lục Độ và Trí Huệ cùng với Niết Bàn! (Niết Bàn 

là thật tế của chữ Đắc). Chỉ vì trong Thật Tướng, chẳng có các pháp: thánh, 

phàm v.v… ấy nên có thể tu nhân chứng quả từ phàm đến thánh. Ví như 

nhà  trống,  người  mới  ở  trong  ấy  được.  Nếu  chẳng  trống,  làm  sao  con 

người ở được? Do Không nên mới có thể chân tu thật chứng. Nếu chẳng 

Không, sẽ chẳng có tác dụng này! Chớ nên hiểu lầm! Hiểu lầm sẽ phá 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 162 

hoại chánh pháp của chư Phật, coi Lý là Sự, đấy gọi là “tà kiến”, chẳng 

gọi là “biết pháp”, hãy nên suy nghĩ cặn kẽ!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, Thư trả lời cư sĩ Niệm Phật)  

 *  Quán Thế Âm Bồ Tát dùng Bát Nhã sâu xa để soi thấy Ngũ Uẩn 

đều  không.  Ngũ  Uẩn  là  danh  xưng  đại  lược  của  trăm  pháp.  Đã  thấy 

chúng đều là không thì Ngũ Uẩn đều trở thành Bát Nhã sâu xa. Như Phật 

quang vừa chiếu đến thì mọi tối tăm đều tiêu,  không một tí tẹo đen tối 

nào  còn  lưu  lại  được!  Người  học  đạo  hiểu  được  chỗ  quan  yếu  này  thì 

Tánh hay Tướng, Hiển hay Mật đều hệt như nhau. Nếu không, sẽ chấp 

vào lời lẽ, trọn chẳng có chỗ chỉ quy; vào biển đếm cát, uổng công nhọc 

nhằn!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Lời đề từ và bài tựa cho 

 sách Đại Thừa Bách Pháp Minh Môn Luận Giảng Nghĩa)  

* Kinh Đại Bát Nhã nói rộng, ước theo Phật pháp, chúng sanh pháp 

để chỉ rõ tâm pháp nên nhiều đến sáu trăm quyển. Còn kinh này nói giản 

lược, ước trên tâm pháp để dạy rõ Phật pháp và chúng sanh pháp nên văn 

từ  chỉ  có  hai  trăm  sáu  mươi  chữ;  nhưng  sự  -  lý,  nhân  -  quả  của  mười 

pháp  giới  không  gì  chẳng  đầy  đủ.  Dùng  đại  lược  để  nhiếp  sự  rộng  rãi, 

không sót một nghĩa nào. Nếu nói giản ước thì hai câu  “chiếu kiến Ngũ 

 Uẩn  giai  không, độ  nhất  thiết  khổ  ách” (soi  thấy  Ngũ  Uẩn  đều  không, 

vượt hết thảy khổ ách) lại chính là mấu chốt của toàn bộ bản kinh. Nếu 

nói giản lược hơn nữa thì một chữ  “Chiếu”  pháp nào cũng phô bày trọn 

vẹn,  pháp  gì  cũng  hoàn  toàn  mất,  phô  bày  lẫn  diệt  mất  đều  vắng  lặng, 

Nhất Chân tỏ lộ rốt ráo. Thật có thể gọi là  “tâm ấn của Như Lai, cương 

 tông của Đại Tạng, kim chỉ nam cho chín pháp giới, mấu chốt của Đại 

 Bát Nhã” , nghĩa chẳng thể nghĩ bàn, công đức cũng chẳng thể nghĩ bàn. 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 3, Lời tựa sách Tâm 

 Kinh Thiển Giải)  

* (Dưới đây là luận về tâm tánh) Tâm vừa tịch, vừa chiếu, bất sanh, bất 

diệt, rộng rãi, thấu triệt, linh thông, viên dung sống động, là cội nguồn 

của hết thảy các pháp thế gian lẫn xuất thế gian. Dù ở địa vị phàm phu 

hôn mê điên đảo đầy dẫy phiền hoặc, tâm vẫn cùng một thể giống hệt 

như  tam  thế  chư  Phật,  trọn  chẳng  khác  gì.  Vì  thế,  nói:   “Tâm,  chúng 

 sanh,  Phật,  ba  thứ  không  sai  biệt”.   Nhưng  do  chư  Phật  rốt  ráo  chứng 

đắc, nên công đức lực  dụng được phô bày trọn vẹn triệt để, còn phàm 

phu toàn thể là mê trái nên đâm ra dùng sức công đức lực dụng ấy khởi 

tham  -  sân  -  si  nơi  sáu  trần  cảnh,  tạo  giết  -  trộm  -  dâm.  Do  Hoặc  tạo 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 163 

nghiệp, do nghiệp cảm khổ. Ba món Hoặc - Nghiệp - Khổ dẫn khởi lẫn 

nhau, nhân nhân quả quả liên tục không ngừng, trải trần điểm kiếp luân 

hồi dài lâu. Dù muốn thoát lìa cũng không có cách gì! 

Ví  như  trong  nhà  tối  chạm  phải  vật  báu,  chẳng  những  không  thọ 

dụng được, trái lại còn bị thương tổn! Mê tâm đuổi theo cảnh, trái giác 

hiệp trần cũng giống như thế. Như Lai thương xót giảng cho diệu pháp, 

khiến  cho  bỏ  vọng  về  chân,  khôi  phục  tâm  tánh.  Thoạt  đầu  thì  từ  nơi 

vọng liền thấu hiểu tột cùng chân, kế đến thì toàn bộ vọng chính là chân, 

như  gió  lặng  ắt  sóng  êm,  trời  nóng  băng  phải  tan,  sóng  lẫn  băng  trở 

thành nước, nhưng sóng - băng và nước vốn chẳng phải là hai vật! So lúc 

sóng chưa êm, khi băng chưa tan với lúc sóng đã êm, băng đã tan thì thể 

tánh trọn chẳng hai, nhưng Tướng - Dụng thật sự khác biệt rất lớn. Do 

vậy, có câu:  “Tu đức hữu công, tánh đức mới tỏ” . 

Nếu chỉ cậy vào Tánh Đức chẳng chú trọng Tu Đức thì đến tột cùng 

đời vị lai vĩnh viễn vẫn là chúng sanh uổng có Phật tánh, nhưng không 

nơi nương tựa! Vì thế, Bát Nhã Tâm Kinh chép:   “Quán Tự Tại Bồ Tát 

 khi thực hành sâu xa Bát Nhã Ba La Mật Đa, chiếu thấy năm Uẩn đều 

 không, độ hết thảy khổ ách”.  Toàn thể của Ngũ Uẩn chính là Chân Như 

Diệu Tâm, nhưng do cứ một bề mê trái nên trở thành tướng huyễn vọng. 

Vọng tướng đã thành lập thì Nhất Chân liền bị mê. Nhất Chân đã bị mê 

thì  các  khổ  đều  nhóm  họp.  Giống  như  gió  dậy  thì  toàn  thể  nước  biến 

thành sóng,  trời lạnh  thì nước đang  mềm  biến  thành  cứng.  “Chiếu”   là 

dùng Bát Nhã rất sâu bèn hiểu rõ  “do mê chân nên biến thành vọng, toàn 

 thể vọng chính là chân” , như gió lặng, trời ấm lại khôi phục bản thể của 

nước vậy! 

Do vậy, biết hết thảy pháp đều do vọng tình biến hiện. Nếu lìa được 

vọng tình thì bản thể hoàn toàn là không; do vậy Tứ Đại đều mất bản 

tánh, sáu căn có thể dùng lẫn cho nhau. Vì thế, Bồ Tát chẳng khởi Diệt 

Định mà hiện các oai  nghi, nhãn căn có thể làm được Phật sự của nhĩ 

căn, nhĩ căn làm được Phật sự của nhãn căn, vào trong đất như vào nước, 

đi trong nước như đang đi trên đất, nước - lửa chẳng thể thiêu đốt, cuốn 

trôi được, tùy ý đi đứng trên hư không. Cảnh không tự tánh, đều tùy tâm 

chuyển. Do vậy, kinh Lăng Nghiêm chép:  “Nếu có một người nhận ra lẽ 

 thật,  trở  về  nguồn,  thì  mười  phương  hư  không  đều  bị  tiêu  tan” ,  đấy 

chính là hiệu quả thật sự của việc  “chiếu thấy Ngũ Uẩn đều không”.   

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 164 

Quy  là   “quy  đầu”   (gieo  trở  vào),  “quy  hoàn”   (trở  về),  có  nghĩa  là 

phản  chiếu  hồi  quang,  khôi  phục  tâm  tánh  vốn  có  vậy.  Nhưng  muốn 

phản  chiếu  hồi  quang,  khôi  phục  tâm  tánh  vốn  có,  mà  nếu  trước  hết 

chẳng quy tâm nơi Tam Bảo, y giáo phụng hành sẽ không thể được! Đã 

có thể quy tâm Tam Bảo y giáo phụng hành thì sẽ tự có thể khôi phục 

nguồn  tâm,  triệt  chứng  Phật  tánh.  Đã  khôi  phục  được  nguồn  tâm  triệt 

chứng  Phật  tánh  rồi  thì  mới  biết  tự  tâm  quý  báu  nhất,  nơi  mê  chẳng 

giảm,  nơi  ngộ  chẳng  tăng.  Chỉ  là  thuận  theo  pháp  tánh  bèn  thọ  dụng 

được, hễ trái nghịch pháp tánh bèn bị thương tổn, lợi - hại khác biệt như 

trời với vực.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, Lời bạt cho 

 Quy Tâm Đường)  

* Chúng sanh là Phật chưa ngộ, Phật là chúng sanh đã ngộ. Bản thể 

tâm tánh bình đẳng như một, không hai, không khác, nhưng khổ - vui, 

thọ dụng cách biệt như trời với đất là do xứng tánh thuận tu hay trái tánh 

nghịch tu mà ra! Lý ấy rất sâu, chẳng dễ tuyên nói. Muốn chẳng tốn lời 

nên bèn dùng thí dụ để giảng. Chư Phật tu đức đến cùng cực, triệt chứng 

Tánh Đức, ví như tấm gương báu tròn lớn, thể chất bằng đồng78, biết nó 


có quang minh, hằng ngày chuyên chú chùi, mài, đổ công chẳng ngừng 

thì khi bụi hết, ánh sáng sẽ hiện, dựng trên đài cao, hễ có hình [soi vào 

gương, thì trong gương] ắt sẽ có bóng: Lớn như trời đất, nhỏ như hạt bụi 

nơi  đầu sợi lông,  sâm  la  vạn tượng đều hiện  rành  rành.  Trong  lúc  vạn 

tượng  cùng  hiện  ấy,  gương  vẫn  trống  rỗng,  thông  suốt,  trọn  chẳng  có 

một vật gì. Tâm chư Phật cũng giống như thế: Đoạn hết phiền não Hoặc 

nghiệp, đức tướng trí huệ sẽ phơi bày trọn vẹn, đến tận cùng đời vị lai an 

trụ trong Tịch Quang, thường hưởng pháp lạc, độ chín giới thoát lìa sanh 

tử, cùng chứng Niết Bàn. 

Chúng sanh hoàn toàn mê Tánh Đức, không có mảy may Tu Đức, ví 

như gương báu phủ bụi,  chẳng những  không  có  mảy  may  quang  minh 

nào,  mà  ngay  cả  chất  đồng  cũng  bị  phủ  lấp  chẳng  còn  hiện  ra.  Tâm 

chúng  sanh  cũng  giống  như  thế.  Nếu  biết  tấm  gương  bị  bỏ  phế  chẳng 

hiện  chất  đồng  ấy  sẵn  có  quang  minh  chiếu  trời  soi  đất,  từ  đấy  chẳng 

chịu buông bỏ, ngày ngày chăm chú lau chùi, mài giũa. Thoạt đầu hơi lộ 

chất đồng, tiếp đó, gương dần dần tỏa quang minh. Nếu vẫn cực lực mài 

sạch  thì  một  mai  hết  sạch  trần  cấu,  tự  nhiên  gặp  hình  bèn  hiện  bóng, 

chiếu trời soi đất. 



78 Thuở xưa, cổ nhân dùng những tấm đồng tròn mài bóng làm gương soi. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 165 

Nhưng  quang  minh  ấy  gương  vốn  sẵn  có,  chẳng  phải  đến  từ  bên 

ngoài, chẳng phải do mài mà được; nhưng không mài thì cũng không có 

cách nào đạt được! Chúng  sanh  trái  trần  hiệp  giác,  bỏ  vọng theo  chân 

cũng giống như thế! Dần dần đoạn Phiền Hoặc, dần dần tăng trưởng trí 

huệ. Đến khi nào công hạnh viên mãn sẽ đoạn được cái không thể đoạn, 

chứng được cái không thể chứng, viên mãn Bồ Đề, trở về chỗ không thể 

đạt được, thần thông, trí huệ, công đức, tướng hảo, hoàn toàn chẳng khác 

gì với mười phương ba đời hết thảy chư Phật. Tuy vậy chỉ là khôi phục 

cái sẵn có, hoàn toàn chẳng có gì là mới đạt được! Nếu chỉ ỷ vào Tánh 

Đức, chẳng khởi Tu Đức thì đến hết đời vị lai sẽ thường chịu nỗi khổ 

sanh tử luân hồi, vĩnh viễn chẳng có ngày khôi phục cái gốc hoàn lại cái 

nguồn.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên,  quyển  4,  Diễn 

 thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương - bài 4)  

* Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, nhưng tâm hạnh, thọ dụng 

của Phật và chúng sanh tuyệt chẳng giống nhau, vì sao thế? Do Phật thì 

trái trần hiệp giác, còn chúng sanh thì trái giác hiệp trần. Phật tánh tuy 

đồng, nhưng mê - ngộ thật khác, cho nên sướng - khổ, thăng - trầm khác 

biệt một trời một vực. Nếu có thể suy xét kỹ nghĩa lý   “tam nhân Phật 

 tánh”  thì không mối nghi nào chẳng phá, không ai chẳng muốn tu tập. 

Tam nhân chính là chánh nhân, liễu nhân và duyên nhân. 

1) Chánh nhân Phật tánh chính là diệu tánh sẵn có ngay nơi cái tâm 

của chúng ta, là Pháp Thân chân thường được chứng bởi chư Phật. Đây 

chính là cái  “tại phàm chẳng giảm, nơi thánh không tăng, ở trong sanh 

 tử chẳng nhiễm, ngự Niết Bàn chẳng tịnh”.  Chúng sanh triệt để mê trái, 

nhưng chư Phật rốt ráo viên chứng. Mê  - chứng tuy khác, tánh thường 

bình đẳng. 

2) Liễu nhân Phật tánh chính là Chánh Trí được phát sanh bởi chánh 

nhân Phật tánh; do từ tri thức hoặc từ kinh giáo được nghe đến nghĩa lý 

chánh nhân Phật tánh bèn liễu ngộ. Biết do nhất niệm vô minh chướng 

lấp  nguồn  tâm,  cho  nên  chẳng  biết  bản  thể  của  cảnh  giới  lục  trần  vốn 

không, tưởng là thật có, bèn khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm. 

Do  Hoặc  tạo nghiệp,  do  nghiệp  chịu  khổ,  đâm  ra  làm  cho  chánh nhân 

Phật tánh biến thành cái gốc để khởi Hoặc tạo nghiệp chịu khổ. Từ đấy 

liễu ngộ, bèn muốn bỏ vọng theo chân, ngõ hầu khôi phục bản tánh. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 166 

3) Duyên nhân Phật tánh: Duyên là trợ duyên. Đã liễu ngộ thì cần 

phải  tu  tập  đủ  mọi  thiện  pháp  hòng  tiêu  trừ  Hoặc  nghiệp,  tăng  trưởng 

phước  huệ,  khiến  cho  đích  thân  chứng  được  rốt  ráo  cái  lý  sẵn  có  mà 

mình đã ngộ mới thôi! 

Xin  dùng  thí  dụ  để  làm  sáng  tỏ.  Chánh  nhân  Phật  tánh  giống  như 

vàng trong quặng, như lửa ẩn trong gỗ, như ánh sáng từ nơi gương, như 

mầm nằm trong hạt ngũ cốc, tuy sẵn có, nhưng nếu chẳng hiểu rõ và trải 

qua  những  duyên  như  chưng  luyện,  xoi  dùi,  giồi  mài,  vun  trồng,  mưa 

thấm ướt v.v… thì chất vàng, lửa, ánh sáng, mầm… sẽ vĩnh viễn chẳng 

có ngày phát sanh. Vì thế, biết: Tuy có chánh nhân nhưng nếu không có 

duyên để hoàn thành thì chẳng thể thọ dụng được. 

Do vậy, đức Phật thấy hết thảy chúng sanh đều là Phật, muốn làm 

cho họ được giải thoát. Chúng sanh do chẳng liễu ngộ nên chẳng chịu tu 

tập thiện pháp, đến nỗi luân hồi sanh tử bao kiếp dài lâu chẳng thể thoát 

ra được! Bởi đó, đức Như Lai rộng bày phương tiện, tùy cơ chỉ dạy, dắt 

dìu ngõ hầu chúng sanh bỏ vọng theo chân, trái trần hiệp giác.  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 4, Sự tích vãng sanh của ưu-bà-di 

 Trần Liễu Thường và nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của Phật Tánh)  

*  Trước  khi  chưa  chứng,  chân  tánh  thuận  theo  ác  duyên  mà  thành 

phiền não, nhưng vẫn bất biến. Thuận theo thiện duyên, tịnh duyên sẽ trở 

thành Bồ Đề, vẫn bất biến. Ví như vàng ròng tuy gò thành cái bô đi tiêu 

hay cái vò đựng nước tiểu ban đêm, tuy hằng ngày đựng phân, tánh vàng 

vẫn bất biến. Nếu đúc thành tượng Phật, tượng Bồ Tát, tuy cực kỳ quý 

trọng, nhưng tánh vàng vẫn bất biến. Người trong thế gian ai nấy sẵn đủ 

Phật tánh, nhưng thường tạo ác nghiệp như đem vàng gò thành cái bô đi 

tiêu, cái vò đựng nước tiểu ban đêm, thật chẳng biết tự trọng quá sức! 

 (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Lã Trí Minh) 

* Phật Quang là Trí Thể sẵn có ngay trong tự tâm của phàm - thánh, 

chúng sanh và Phật trong mười pháp giới. Thể ấy linh minh đỗng triệt, 

trạm tịch thường hằng, bất sanh, bất diệt, vô thủy, vô chung, dọc thì suốt 

khắp  ba  đời  nhưng  ba  đời  do  đây  dứt  bặt,  ngang  thì  trọn  khắp  mười 

phương nhưng mười phương do đây tiêu mất. Được gọi là Không, nhưng 

vạn  đức  trọn  bày.  Gọi  là  Có,  nhưng  mảy  trần  chẳng  lập.  Chính  là  hết 

thảy  pháp,  nhưng  lìa  hết  thảy  tướng,  tại  phàm  chẳng  giảm,  nơi  thánh 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 167 

chẳng  tăng.  Tuy  Ngũ  Nhãn  chẳng  thể  thấy  được,  Tứ  Biện79  chẳng  thể 

tuyên thuyết, nhưng pháp gì cũng phải nhờ vào sức nó, đâu đâu cũng gặp 

gỡ.  Chỉ  vì  chúng  sanh  chưa  ngộ  nên  chẳng  những  không  thể  thọ  dụng 

được, trái lại còn nương theo sức chẳng thể nghĩ bàn này để khởi Hoặc 

tạo nghiệp. Do nghiệp chuốc khổ, khiến phải sanh tử luân hồi trọn chẳng 

khi nào hết. 

Đem chân tâm thường trụ thọ lấy huyễn báo sanh diệt, ví như người 

say thấy nhà xoay, nhà thật sự chẳng xoay. Kẻ mê cho là phương hướng 

chuyển  dời,  phương  hướng  quả  thật  chẳng  động.  Hoàn  toàn  do  vọng 

nghiệp biến hiện, trọn chẳng có thật pháp nào để đạt được! Do vậy, khi 

đức  Thích  Ca  Thế  Tôn  ta  thị  hiện  thành  Phật  đạo,  triệt  chứng  Phật 

quang, bèn than:  “Lạ thay! Lạ thay! Hết thảy chúng sanh đều đầy đủ trí 

 huệ,  đức  tướng  của  Như  Lai  nhưng  do  vọng  tưởng,  chấp  trước  nên 

 chẳng thể chứng đắc. Nếu lìa vọng tưởng, chấp trước thì Nhất Thiết Trí, 

 Tự Nhiên Trí, Vô Ngại Trí đều được hiện tiền”.   

Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “Diệu  tánh viên  minh  lìa các danh tướng, 

 vốn chẳng có thế giới, chúng sanh. Do vọng nên có sanh, do sanh nên có 

 diệt.  Sanh  -  diệt  gọi  là  Vọng.  Diệt  vọng  gọi  là  Chân.  Đấy  gọi  là  Vô 

 Thượng Bồ Đề và Đại Niết Bàn của Như Lai”.  Hai thứ danh hiệu này 

được dùng thay cho nhau. Ngài Bàn Sơn80 nói:  “Tâm nguyệt riêng tròn, 

 ánh sáng phủ trùm muôn hình tượng. Ánh sáng không chiếu cảnh, cảnh 

 cũng chẳng còn. Tâm lẫn cảnh đều mất, nào còn có vật gì?”  Ngài Quy 

Sơn  nói:   “Linh  quang  riêng  chiếu,  thoát  khỏi  Căn  Trần.  Thể  lộ  chân 

 thường, chẳng chấp vào văn tự. Tâm tánh vô nhiễm, vốn tự viên thành. 

 Chỉ lìa vọng niệm chính là Như Như Phật”.  Do vậy, biết: Mọi thứ ngôn 

giáo  của  Phật,  Tổ,  không  gì  chẳng  nhằm  chỉ  bày  tâm  tánh  sẵn  có  của 

chúng sanh, khiến cho họ bỏ mê về ngộ, khôi phục cái nguồn, hoàn lại 

cái cội mà thôi!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 3, 

 Lời tựa cho Phật Quang Nguyệt Báo)  



79 Biện Tài là biện luận khéo léo, tức tài năng thuyết pháp khéo léo. Tứ Biện tức là 

Tứ  Biện  Tài,  còn  gọi  là  Tứ  Vô  Ngại  Biện  Tài,  chính  là  Pháp  Vô  Ngại  Biện  Tài, 

Nghĩa Vô Ngại Biện Tài, Từ Vô Ngại Biện Tài, Biện Vô Ngại Biện Tài. Bốn thứ này 

còn được gọi là Tứ Vô Ngại Giải, Tứ Vô Ngại Trí. 

80 Bàn Sơn Bảo Tích là đệ tử nối pháp của Mã Tổ Đạo Nhất, sanh vào thời Đường, 

sống tại Bàn Sơn thuộc U Châu (Hà Bắc), tuyên dương Tông phong, nên có hiệu là 

Bàn Sơn Bảo Tích. Không rõ năm sanh và năm mất, thụy hiệu là Ngưng Tịch Đại 

Sư. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 168 

* Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh thường quang, tất cả những 

gì sáng - tối, thông - tắc, xa - gần thảy đều chiếu thấu suốt không sót. Vì 

vậy, chẳng cần nhờ vào ánh sáng của mặt trời, mặt trăng, đèn đuốc mới 

thấy được. Hiềm rằng chúng sanh mê muội bản tánh, trái giác hiệp trần, 

đến nỗi Phật tánh thường quang ấy biến thành phiền não vô minh, chẳng 

những chỗ tối tăm, ngăn lấp, xa xôi không thấy được, ngay cả những thứ 

ở gần ngay trước mắt nếu không có ánh sáng của mặt trời, mặt trăng, đèn 

đuốc,  dù  là  Thái  Sơn  vẫn  không  thể  thấy  được,  huống  gì  những  thứ 

khác!  Do vậy, luân  hồi trong biển khổ sanh tử  như  người  mù  không ai 

dẫn đường, trọn chẳng thể có thuở thoát ra được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 4, Bài ký về chuyện Lý Thái Phu Nhân ở Trấn 

 Hải thắp đèn soi sáng biển)  

*  (Dưới  đây  luận  về  ngộ  chứng)  Cái  lý  Nhị  Không  chỉ  nói  về  ngộ  thì 

phàm phu lợi căn có thể làm được, như những người thuộc vào địa vị 

Danh  Tự  trong  Viên  Giáo,  tuy  Ngũ  Trụ  Phiền  Não  chưa  phục  đoạn81 

được  mảy  may  nào,  nhưng  sở  ngộ  đã  bằng  với  chư  Phật  không  hai, 

không khác (Ngũ Trụ: Kiến Hoặc là một Trụ, Tư Hoặc gồm ba Trụ. Hai loại này 

thuộc về giới nội. Trần Sa Hoặc và Vô Minh Hoặc gộp thành một Trụ. Hai loại này 

thuộc về giới ngoại). Nếu nói theo nhà Thiền thì gọi là đại triệt đại ngộ, còn 

nói theo Giáo thì gọi là đại khai viên giải. 

Đại  triệt đại  ngộ và đại  khai viên giải  không phải là lờ  mờ,  phảng 

phất hình như hiểu rõ đâu nhé! Như Bàng cư sĩ82 nghe Mã Tổ nói:  “Đợi 

 khi  nào  ông  một  hơi  uống  cạn  nước  Tây  Giang  sẽ  bảo  cho  ông  biết”,  



81 Phục đoạn: Khuất phục, đè nén chứ chưa đoạn trừ cội rễ. 

82 Bàng cư sĩ tên là Bàng Uẩn, tự Đạo Huyền, người xứ Hành Dương, học Nho, từ 

nhỏ  đã  ngộ  trần  lao,  chí  cầu  xuất  thế.  Năm  đầu  niên  hiệu  Trinh  Nguyên  (785)  đời 

Đường,  tham  yết  sư  Thạch  Đầu,  hỏi:  “Chẳng  cùng  vạn  pháp  làm  bạn  thì  là  ai?” 

Thạch Đầu lấy tay che miệng. Đột nhiên Bàng Uẩn hơi tỉnh ngộ, về sau tham yết Mã 

Tổ, hỏi lại câu trên đây. Mã Tổ đáp: “Đợi khi nào ông một hơi uống cạn nước Tây 

 Giang sẽ bảo cho ông biết”,  ngay khi đó Bàng cư sĩ bèn đốn ngộ huyền chỉ. Khi cư 

sĩ  sắp  nhập  diệt,  bảo  với  con  gái  là  Linh  Chiếu:  “Huyễn  hóa  không  thật,  tùy  con 

duyên theo. Hãy ra ngoài xem mặt trời, khi nào đúng Ngọ bảo cha!” Linh Chiếu ra 

khỏi cửa, trở vào bảo: “Mặt trời đứng bóng rồi lại chênh, hãy ra xem thử!” Cư sĩ ra 

cửa xem, Linh Chiếu bèn leo lên tòa của cha, chắp tay qua đời. Cư sĩ cười: “Con ta 

lanh lẹ quá!” Bèn dời ngày chết lại bảy hôm. Người đứng đầu vùng ấy là Vu Công 

Đốn đến hỏi thăm, cư sĩ nói: “Chỉ nguyện không vô sở hữu, chớ đừng mọi thứ đều 

thật, chẳng phải không! Khéo trụ trong thế gian, đều như bóng, như tiếng vang”. Nói 

xong, tựa đầu vào gối ông Vu, qua đời. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 169 

ngay  khi  đó,  Bàng  cư  sĩ  bèn  quên  ngay  nhân  ngã,  thấu  hiểu  lẽ  huyền. 

Ngài Đại Huệ Cảo nghe ngài Viên Ngộ nói:  “Gió Nồm từ phương Nam 

 thổi đến, điện gác đều mát mẻ”  cũng thế. Ngài Trí Giả tụng kinh Pháp 

Hoa đến câu  “là chân tinh tấn, gọi là pháp cúng dường Như Lai chân 

 thật”  trong phẩm Dược Vương Bổn Sự bèn hoát nhiên đại ngộ, lặng lẽ 

nhập định, thấy một hội Linh Sơn nghiễm nhiên chưa tan. Ngộ được như 

thế mới gọi là đại triệt đại ngộ, đại khai viên giải. 

Nếu nói đến việc chứng pháp Thật Tướng thì không phải là chuyện 

hạng phàm phu sát đất có thể làm được. Nam Nhạc Tư đại thiền sư, là 

thầy  đắc  pháp  của ngài  Trí  Giả,  có  đại  trí  huệ,  có  đại  thần  thông,  lâm 

chung  có  người  hỏi đến  sở chứng, bèn  nói:   “Thoạt  đầu  ta  mong được 

 Đồng  Luân  (tức  địa  vị  Thập  Trụ,  phá  vô  minh,  chứng  Thật  Tướng,  vừa  dự  vào 

Thật Báo, phần chứng Tịch Quang. Bậc Sơ Trụ có thể thị hiện làm thân Phật trong 

tam thiên đại thiên thế giới giáo hóa chúng sanh. Bậc Nhị Trụ có thể hiện trong một 

ngàn tam thiên đại thiên thế giới, Tam Trụ thì một vạn, địa vị càng cao lên thì con số 

càng tăng gấp mười, há tiểu căn làm được ư?).  Nhưng vì lãnh chúng quá sớm, 

 chỉ chứng được Thiết Luân mà thôi!  (Thiết Luân là địa vị Thập Tín. Sơ Tín 

đoạn  Kiến  Hoặc,  Thất  Tín  đoạn  Tư  Hoặc.  Bát,  Cửu,  Thập  Tín  phá  Trần  Sa  Hoặc, 

khuất phục vô minh. Ngài Nam Nhạc thị hiện ở vào địa vị Thập Tín, còn chưa chứng 

được pháp Thật Tướng. Nếu phá một phẩm vô minh, liền dự vào Sơ Trụ, mới có thể 

nói là viên chứng pháp Thật Tướng). 

Trí Giả đại sư là hóa thân của Phật Thích Ca, lâm chung có người 

hỏi: “Chưa rõ đại sư chứng nhập địa vị nào?” Bèn đáp:  “Nếu ta không 

 lãnh chúng ắt tịnh được sáu căn”  (tức là thuộc địa vị Thập Tín, sáu căn đều 

tịnh, như đã thuyết minh trong phẩm Pháp Sư Công Đức kinh Pháp Hoa),  do tổn 

 mình lợi người nên chỉ chứng được Ngũ Phẩm”.   (Ngũ Phẩm là Quán Hạnh 

vị, đã khuất phục hoàn toàn phiền não nhưng chưa đoạn trừ được Kiến Hoặc). 

Ngẫu Ích đại sư lúc lâm chung để lại bài kệ: 

 Danh tự vị trung chân Phật nhãn, 

 Vị tri tất cánh phó hà nhân? 

(Chân  Phật  nhãn  trong  địa  vị  Danh  Tự  còn  chưa  biết  rốt  ráo,  giao 

phó cho ai đây?)  

(Người thuộc địa vị Danh Tự đã viên ngộ Tạng tánh, ngang với chư Phật, nhưng 

Kiến Tư còn  chưa khuất phục được, huống  chi  là đoạn! Những người đại  triệt đại 

ngộ trong đời Mạt đa phần mang thân phận này. Ngũ Tổ Giới làm thân Tô Đông Pha, 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 170 

Thảo Đường Thanh trở thành Lỗ Công, còn là bực thượng. Kế đến là như Hải Ấn 

Tín làm con gái của Châu Phòng Ngự. Kém hơn nữa là như vị tăng ở Nhạn Đãng trở 

thành con nhà họ Tần mang tên Cối. Rõ ràng là vì Lý tuy đã đốn ngộ, nhưng Hoặc 

chưa khuất phục được, trải qua một phen thọ sanh, rất có thể bị mê mất. Tạng tánh 

chính là Như Lai Tạng Diệu Chân Như Tánh, tức là tên gọi khác của Thật Tướng). 

Ngẫu Ích đại sư thị hiện thuộc địa vị Danh Tự, ngài Trí Giả thị hiện 

thuộc địa vị Ngũ Phẩm, ngài Nam Nhạc thị hiện chứng địa vị Thập Tín, 

tuy bổn địa của ba vị đại sư chẳng thể lường được, nhưng các Ngài thị 

hiện ba địa vị Danh Tự, Quán Hạnh, Tương Tự, cho thấy Thật Tướng 

không  dễ  chứng, hàng hậu  tấn  khó  thể  vượt lên.  Quả  thật  các Ngài sợ 

rằng hậu nhân chưa chứng nói đã chứng, nên bèn hiện thân thuyết pháp 

khiến cho họ tự biết hổ thẹn, chẳng dám làm xằng. Ân thị hiện sau cùng 

của ba vị đại sư chúng ta dẫu nát xương tan thân cũng không thể báo đáp 

được! 

Ông hãy tự suy nghĩ xem mình có thể trội hơn được ba vị đại sư ấy 

hay chăng? Nếu nói Niệm Phật, duyệt kinh hòng vun bồi thiện căn; sau 

khi vãng sanh, thường hầu Di Đà, cao dự hải hội, tùy theo công hạnh sâu 

hay cạn, ắt sẽ chứng Thật Tướng sớm hay muộn thì đấy là lời quyết định 

không nghi, hết thảy người vãng sanh cùng được chứng đắc.  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh 

 Gia - 5)  

*  Lại  nữa,  Nhị  Không  chính  là  Ngã  Không  và  Pháp  không.  Ngã 

Không có nghĩa là đối với Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức, hiểu rõ dù Sắc 

hay  Tâm  (Sắc  là  sắc  pháp,  bốn  thứ  sau  (Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức)  chính  là  tâm 

pháp) đều do nhân duyên hòa hợp sanh ra. Nhân duyên tách rời bèn diệt, 

trọn không có được cái chủ tể thật ngã. Pháp Không là đối với pháp Ngũ 

Ấm, hiểu rõ Thể của chúng hoàn toàn là không. Tâm Kinh nói  “soi thấy 

 năm Uẩn đều không”  chính là nghĩa này. Lý Pháp Không này chính là 

Thật Tướng. Do phá vô minh, chứng Thật Tướng, nên nói  “độ hết thảy 

 khổ ách” . 

Thật  Tướng là  Pháp Thân  Lý  Thể, bỏ lìa  trọn  vẹn  các  tướng sanh, 

diệt,  đoạn,  thường,  không,  có  v.v…  là  gốc  của  hết  thảy  các  tướng,  là 

chân thật nhất. Vì thế gọi là Thật Tướng. Thật Tướng ấy chúng sanh và 

Phật cùng có, nhưng phàm phu, Nhị Thừa do mê trái nên chẳng thể thọ 

dụng được.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư 

 trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia - 5)  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 171 

*  Hễ  ngộ  thì  rành  mạch  phân  minh  như  mở  cửa  thấy  núi,  vẹt  mây 

thấy mặt trăng. Lại như người mắt sáng đích thân thấy đường về, cũng 

như kẻ sĩ nghèo nàn lâu ngày chợt mở được kho báu. Người chứng như 

theo  đường  về  nhà,  dừng  bước,  ngồi  yên  ổn,  cũng  như  nắm  được  kho 

báu  này  tùy  ý  thọ  dụng.  Về  ngộ  thì  đại  tâm  phàm  phu  giống  như  chư 

Phật, còn về chứng thì Sơ Địa chẳng biết được chỗ cất chân, hạ chân của 

Nhị Địa. Hiểu được nghĩa ngộ và chứng này tự nhiên chẳng khởi Tăng 

Thượng Mạn, chẳng bị thoái khuất mà cái tâm cầu sanh Tịnh Độ dẫu vạn 

con  trâu  cũng  khó  kéo  lại  được.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng 

 Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia - 5)  

* Tu trì trong các tông của Phật pháp ắt phải đạt đến chỗ “hạnh khởi, 

giải tuyệt”83 mới có ích lợi thật sự, chứ chẳng riêng gì tu quán trong Tịnh 

tông là phải như vậy... Ngu tôi cho rằng: Một chữ Khởi nên hiểu nghĩa là 

Cực, chỉ có ra sức đến cùng cực thì mới đạt đến Năng lẫn Sở cùng mất, 

nhất tâm hiển lộ triệt để. Hạnh nếu chưa cùng cực, dẫu có quán niệm vẫn 

là có Năng, có Sở. Toàn là phàm tình dụng sự, toàn là tri kiến phân biệt, 

toàn là tri giải, sao có thể đạt được lợi ích chân thật? Chỉ dùng sức đến 

cùng cực thì tình kiến Năng - Sở mới tiêu diệt, chân tâm vốn có mới hiển 

hiện. Vì thế, xưa kia có người đầu như gỗ khô84, về sau đạo phong [của 

vị ấy] chói lọi cổ kim. Lợi ích đều chỉ ở một chữ Cực mà thôi!  (Ấn Quang 

 Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên,  quyển  1,  Thư  trả  lời  cư  sĩ  Phạm  Cổ 

 Nông -1) 

* Niệm Phật chú trọng tại vãng sanh, niệm đến cùng cực cũng có thể 

minh tâm kiến tánh, chứ không phải Niệm Phật hoàn toàn chẳng ích gì 

cho  đời  hiện  tại.  Xưa  kia,  Minh  Giáo  Tung  thiền  sư85  công  khóa  mỗi 



83  Hạnh  khởi,  giải  tuyệt:  Do  thấu  hiểu  (Giải)  bèn  tu  tập  (Hạnh),  Hạnh  Khởi  Giải 

Tuyệt có nghĩa là do đã thấu hiểu đến tột cùng, thâm nhập nghĩa lý, chỉ nhất tâm nhất 

ý  tu  tập  nhằm  thâm  nhập,  chứng  ngộ  sự  hiểu  biết  ấy,  không  còn  nghi  hoặc,  không 

còn thấy có đối đãi, Giải và Hạnh hợp nhất. Hạnh nhằm hiển lộ Giải, Giải soi đường 

cho Hạnh. 

84 Nguyên văn : Mộc đầu  nhân, là một thành ngữ  chỉ những người ngu độn, ương 

bướng. 

85 Tức ngài Khiết Tung đời Tống. Sư là người Đàm Tân, Đằng Châu (nay là huyện 

Đằng, tỉnh Quảng Tây), thông suốt các nội ngoại điển tịch, có tài trước thuật. Năm 

Gia Hựu thứ 7 (1062) đời Tống Nhân Tông, Sư soạn bộ Truyền Pháp Chánh Tông 

Ký. Phụ Giáo Thiên v.v… được nhập tạng, nên được vua ban hiệu là Minh Giáo Đại 

Sư. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 172 

ngày niệm mười vạn thánh hiệu Quán Âm; về sau, đối với mọi kinh sách 

thế gian không cần đọc  đều biết.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng 

 Chánh Biên, Thư trả lời cư sĩ Tạ Thành Minh ở Tứ Xuyên)  

* (Dưới đây luận về tông giáo) Bàn rạch ròi Phật pháp về mặt đại thể, thì 

chẳng ngoài Chân - Tục nhị đế. Chân Đế thì một pháp chẳng lập, đó gọi 

là  “Thật Tế Lý Địa chẳng nhiễm mảy trần” . Tục Đế thì không pháp nào 

chẳng đủ, đó  gọi  là  “Phật  sự  môn  trung,  bất  xả  nhất pháp”  (trong  cửa 

Phật  sự,  chẳng  bỏ  pháp  nào).     Giáo  thì  Chân  -  Tục  cùng  xiển  dương, 

nhưng đa phần luận về Tục. Tông thì ngay từ Tục bèn nói Chân, nhưng 

quét sạch Tục tướng. 

Phải  biết:  Chân  và  Tục  đồng  thể,  không  phải  là  hai  vật.  Ví  như 

gương  báu  tròn  lớn,  trống  rỗng,  sáng  ngời,  thông  suốt,  trọn  không  có 

một vật gì. Tuy trọn chẳng có vật gì nhưng lại có thể “người Hồ đến bèn 

hiện bóng người Hồ, người Hán đến bèn hiện bóng người Hán”. Sâm la 

vạn tượng thảy đều hiện. Dẫu cho mọi tướng cùng hiện, nhưng vẫn trọn 

không có một vật nào. Dẫu trọn không có một vật nào, nhưng chẳng ngại 

gì mọi tướng cùng hiện! 

Đối  với  chỗ  “mọi  tướng  cùng  hiện”,  nhà  Thiền  chuyên  nói  “trọn 

không có một vật”; còn Giáo đối với chỗ “trọn không có một vật” lại nói 

cặn kẽ “mọi tướng đều hiện”. Ấy là đối với Sự Tu, Tông bèn chỉ rõ Lý 

Tánh;  chứ  không  vứt  bỏ  Sự  Tu.  Còn  Giáo  thì  bèn  luận  Sự  Tu  nơi  Lý 

Tánh, nhưng vẫn quy về Lý Tánh. Đấy gọi là  “xứng tánh khởi tu, toàn tu 

 nơi  tánh,  bất  biến  tùy  duyên,  tùy  duyên  bất  biến,  Sự  -  Lý  cùng  được, 

 Tông - Giáo bất nhị”  vậy! Tuy trung căn, hạ căn được lợi ích nơi Giáo, 

nhưng nếu không phải là bậc thượng thượng căn sẽ chẳng thể thông suốt 

vì  phải  học  biết  rộng  rãi. Tuy  trung  hạ  căn  khó  thể  gởi  lòng  nơi  Tông, 

nhưng bậc thượng  căn  lại  có  thể  đại triệt; do đó phải  ước theo  căn  cơ 

vậy! 

Giáo  thì  thế  gian  pháp,  Phật  pháp,  sự  -  lý,  tánh  -  tướng  đều  phải 

thông  đạt,  lại  phải  đại  khai  viên  giải  (tức  là   “đại  triệt  đại  ngộ”   trong  nhà 

Thiền) thì mới có thể làm đạo sư cho trời người. Tông phải tham sao cho 

thấu suốt một câu thoại đầu, đích thân thấy được bản lai mới hòng xiển 

dương tông phong Trực Chỉ. Lúc Phật pháp đại hưng thịnh và nếu là bậc 

thông đạt Phật pháp thì nên y theo Tông để tham cứu. Ví như ông Tăng 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 173 

Dao86 vẽ rồng, vừa chấm  mắt, rồng bèn bay lên ngay lập tức. Lúc Phật 

pháp suy nhược, và nếu là kẻ túc căn hèn kém, hãy nên y theo Giáo tu 

trì. Ví như thợ vụng làm đồ vật, nếu bỏ dây mực sẽ hoàn toàn không làm 

được gì.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng Quảng  Chánh  Biên,  quyển  2,  Tông 

 Giáo Bất Nghi Hỗn Lạm Luận) 

* (Dưới đây luận về trì chú) Trì chú chẳng cần biết đến nghĩa lý, chỉ chí 

thành khẩn thiết trì tụng, cạn kiệt lòng thành đến cùng cực sẽ tự có thể 

nghiệp  tiêu,  trí  rạng,  chướng  tận,  phước  cao,  lợi  ích  ấy  chẳng  thể  nào 

nghĩ bàn được!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, 

 Thư trả lời cư sĩ Trương Vân Lôi - 2) 

* Pháp trì chú chỉ có thể dùng làm Trợ Hạnh, chẳng được coi pháp 

Niệm Phật là hạnh tu kèm, coi Trì Chú là Chánh Hạnh. Tuy pháp môn 

Trì Chú cũng chẳng thể nghĩ bàn, nhưng phàm phu vãng sanh hoàn toàn 

do tín nguyện chân thành, khẩn thiết, cảm  ứng đạo giao với hoằng thệ 

đại nguyện của A Di Đà Phật, nên được tiếp dẫn. Nếu chẳng biết ý này, 

thì  do  pháp  nào,  hạnh  nào  cũng  đều  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  [sẽ  ngỡ  rằng 

không cần bận tâm đến căn tánh] tùy ý tu pháp nào cũng được, bèn thành 

 “không  Thiền,  không  Tịnh  Độ;  giường  sắt  và  cột  đồng,  vạn  kiếp  lẫn 

 ngàn đời, không một ai nương tựa!” . 

Nếu  tự  biết  mình  là  phàm  phu  đầy  dẫy  phiền  não,  nghiệp  lực  đầy 

thân, không dựa vào hoằng thệ nguyện lực của Như Lai, quyết khó thể 

trong đời  này  thoát khỏi  luân hồi,  mới  biết  lực dụng  của giáo pháp  cả 

một đời [đức Phật] đều chẳng thể sánh với một pháp Tịnh Độ. Trì chú, 

tụng  kinh  để  trồng  phước  huệ,  tiêu  tội nghiệp  thì  được!  Nếu  sanh  tâm 

lầm lạc, muốn cầu thần thông thì có thể nói là bỏ gốc theo ngọn, chẳng 

khéo dụng tâm. Nếu tâm ấy cố kết, lại còn chẳng thông hiểu Lý, giới lực 

không vững, tâm Bồ Đề chẳng sanh, tâm ta - người càng thạnh, ắt sẽ có 

ngày bị ma dựa phát cuồng. 



86 Trương Tăng Dao (502-549) là một danh họa đời nhà Lương thời Nam Bắc Triều, 

cùng với Cố Khải Vi, Lục Thám Vi và Ngô Đạo Tử (thuộc đời Đường) được xưng 

tụng là Họa Gia Tứ Tổ (bốn ông tổ của hội họa). Tăng Dao sở trường tài vẽ diện mạo 

nhân vật. Lương Võ Đế từng sai ông vẽ hình các hoàng tử phải đi trấn nhậm nơi xa 

cho đỡ nhớ. Ông vẽ tài tình đến nỗi hoàng đế phải khen ngợi nhìn hình giống như 

thấy  người  thật.  Ông  chịu  nhiều  ảnh  hưởng  của  hội  họa  Ấn  Độ,  là  người  đi  tiên 

phong trong cách vẽ thể hiện không gian ba chiều. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 174 

Phàm muốn đắc thần thông, trước hết phải đắc đạo; hễ đắc đạo sẽ tự 

có thần thông. Nếu chẳng dốc sức nơi đạo, chỉ cầu thần thông, đừng nói 

chi thần thông chẳng đắc, dẫu có đắc cũng trở thành chướng đạo. Vì thế, 

chư Phật, chư Tổ đều nghiêm cấm chẳng cho người tu học theo vậy.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời anh em cư sĩ 

 X... ở Vĩnh Gia) 

* (Dưới đây luận về xuất gia) Phàm Phật pháp là pháp chung của cả chín 

pháp giới, không ai không nên tu mà cũng không ai chẳng thể tu. Người 

trì trai niệm Phật nhiều, xét đến hiệu quả thì người khiến cho pháp đạo 

được  hưng  thịnh,  phong  tục  thuần  thiện  chỉ  sợ  không  nhiều,  chứ  càng 

nhiều  càng  tốt.  Còn  như  kẻ  xuất  gia  làm  Tăng  hòng  giữ  gìn  đạo  pháp 

Như Lai và lập bày cách để lưu thông đạo pháp; nếu người ấy lập chí 

hướng thượng, phát đại Bồ Đề, nghiên cứu Phật pháp, triệt ngộ tự tánh, 

hoằng dương Tam Học87 nhưng riêng khen ngợi Tịnh Độ thì trong một 

đời sẽ mau thoát khỏi khổ luân, người như vậy cũng chỉ sợ không nhiều, 

chứ càng nhiều càng tốt. 

Nếu là kẻ hơi có tín tâm, không có đại chí, muốn dựa vào cái danh 

làm Tăng để ăn không ngồi rồi, sống bám Phật pháp, mang danh Phật tử, 

chứ thật sự chỉ là gã trọc đầu. Dẫu không tạo ác nghiệp nhưng đã là hạt 

giống hư hoại nơi pháp, là phế nhân của đất nước. Nếu còn phá giới tạo 

nghiệp, khiến  Phật pháp nhục lây, dẫu sống trốn được phép nước, lúc 

chết quyết định đọa địa ngục. Đối với pháp, đối với bản thân, cả hai vô 

ích. Một kẻ như thế còn chẳng được, huống chi là nhiều! 

Cổ nhân nói:  “Xuất gia là chuyện của bậc đại trượng phu, kẻ quan 

 cao lộc cả không thể làm được”  88 đấy là chân ngữ, thật ngữ, chứ không 

phải là ức chế kẻ quan cao lộc cả đề cao Tăng Già đâu! Là vì gánh vác 

gia nghiệp của Phật, nối tiếp huệ mạng của Phật, không phải là kẻ phá vô 

minh  hòng  khôi  phục  bản  tánh,  hoằng  dương  đạo  pháp  hòng  lợi  lạc 

chúng sanh sẽ không thể làm được.... 



87 Tam Học: tức Giới, Định, Huệ. 

88 Nguyên văn:  “Xuất gia nãi đại trượng phu chi sự, phi tướng tướng sở năng vi”.  

Trong  bài  giảng  Sa  Di  Luật  Nghi  Yếu  Lược,  Hòa  Thượng  Tịnh  Không  giảng  chữ 

Tướng  thứ  nhất  là  tướng  quân,  chữ  Tướng  thứ  hai  là  tể  tướng.  Ngài  nói  Tướng 

Tướng ở đây có nghĩa là người cao sang, quyền uy tột bậc. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 175 

Từ rày về sau người cầu xuất gia, thứ nhất phải là thật sự phát tâm 

đại Bồ Đề lợi mình, lợi người, thứ hai là phải có thiên tư hơn người thì 

mới  được  xuống  tóc.  Nếu  không,  không  được!  Nếu  là  nữ  nhân  có  tín 

tâm, nên bảo họ tu hành tại gia, muôn vàn chẳng cho xuất gia. E rằng có 

chuyện sai xẩy đến nỗi ô uế, bại hoại Phật môn chẳng nhẹ vậy! Người 

nam nếu là chân tu, xuất gia càng dễ, vì có thể tham phỏng tri thức, y chỉ 

tùng lâm. Nữ dẫu chân tu xuất gia vẫn khó, bởi hành động dễ chuốc lấy 

miệng đời gièm báng, mọi việc thường khó lòng tùy ý được. Chọn lựa 

thế độ như trên, chẳng độ ni chúng chính là hộ trì Phật pháp trong đời 

Mạt, là yếu nghĩa bậc nhất để chỉnh lý pháp môn.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Tạ Dung Thoát - 2)  

* Chỉ có hàng Thích Tử chúng ta lấy chuyện thành đạo lợi sanh làm 

cách báo ân tối thượng. Không chỉ báo đáp cha mẹ nhiều đời mà còn báo 

đáp  hết  thảy  cha  mẹ  trong  tứ  sanh  lục  đạo  từ  vô  lượng  kiếp.  Không 

những hiếu kính cha mẹ khi còn sống mà còn độ thoát linh thức của cha 

mẹ, khiến cho họ vĩnh viễn thoát khỏi khổ luân, thường trụ Chánh Giác. 

Vì vậy, mới nói:  “Đạo Hiếu của họ Thích ẩn kín, khó thể hiểu rõ vậy!”  

Tuy  vậy,  đạo  Hiếu  của  Nho  lấy  chuyện  phụng  dưỡng  cha  mẹ  làm  đầu, 

nếu  đệ  tử  Phật  từ  biệt  cha  mẹ  xuất  gia  thì  có  phải  là  chẳng  đoái  hoài 

công cha mẹ nuôi dưỡng hay chăng? Đức Phật chế định: Xuất gia phải 

bẩm cùng cha mẹ. Nếu có anh em, con cháu có thể nhờ cậy thì mới được 

bẩm  thưa  cùng  cha  mẹ,  cha  mẹ  bằng  lòng  mới  được  xuất  gia.  Nếu 

không,  chẳng  cho  xuống  tóc.  Có  người  xuất  gia  rồi,  nếu  anh  em  gặp 

chuyện, cha mẹ không nhờ cậy ai được, cũng được phép xẻ bớt cơm áo 

để giúp đỡ cha mẹ. 

Do vậy, ngài Trường Lô còn nêu vết thơm phụng dưỡng mẹ (Thiền sư 

Trường Lô Tông Trách đời Tống, người xứ Tương Dương, lúc nhỏ mồ côi. Bà mẹ 

ngài họ Trần nuôi nhờ con trong nhà người cậu. Đến lớn, Sư thông thạo bác lãm kinh 

điển thế tục. Năm hai mươi chín tuổi xuất gia, hiểu sâu xa tông yếu. Sau trụ tại chùa 

Trường Lô, đón mẹ về ở nơi thất phía Đông phương trượng, khuyên mẹ niệm Phật 

cầu sanh Tịnh Độ. Bảy năm sau, mẹ niệm Phật qua đời. Chuyện này chép trong Tịnh 

Độ Thánh Hiền Lục), ngài Đạo Phi có chuyện lạ “chôn cha” (ngài Đạo Phi là 

tông thất nhà Đường, người Trường An. Sanh ra mới vừa đầy năm, cha vì vương sự 

bỏ  mình. Ngài  xuất  gia  năm  bảy tuổi.  Đến năm  mười  chín,  đời  loạn,  gạo mắc, bèn 

cõng mẹ vào Hoa Sơn, tự nhịn ăn, khất thực nuôi mẹ. Năm sau, ngài tìm đến chiến 

trường Hoắc Sơn, thâu thập xương trắng, kiền thành tụng kinh chú, mong tìm được 

xương  cha.  Vài  ngày  sau,  xương  cha  từ  giữa  đống  xương  trồi  lên,  tiến  thẳng  đến 

trước mặt ngài Đạo Phi. Ngài bèn chôn vùi những bộ xương khác, mang xương cha 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 176 

đem  về  chôn  cất.  Chuyện  này  được  chép  trong  Tống  Cao  Tăng  Truyện).  Vì  thế 

kinh nói:  “Công đức cúng dường cha mẹ bằng với công đức cúng dường 

 bậc Nhất Sanh Bổ Xứ Bồ Tát”. 

Cha mẹ còn sống thì khéo léo khuyên dụ, khiến cho cha mẹ trì trai 

niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Cha mẹ đã khuất thì đem công đức tu 

trì  đọc  tụng  của  chính  mình  thường  chí  thành  hồi  hướng  cho  cha  mẹ, 

khiến họ vĩnh viễn thoát khỏi Ngũ Trược, từ biệt mãi mãi sáu nẻo, chứng 

Vô  Sanh  Nhẫn,  đạt  địa  vị  Bất  Thoái.  Đến  tột  cùng  đời  vị  lai  độ  thoát 

chúng sanh khiến cho cả mình lẫn người đều thành giác đạo. Như vậy là 

chẳng  giống  với  đại  hiếu  của  thế  gian.  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 2, Phật Giáo Dĩ Hiếu Vi Bổn Luận)  

*  (Dưới  đây  luận  về  báng  Phật)  Phật  nghĩ thương  chúng  sanh  từ vô thỉ 

trước đến tận vị lai sau, trên lên đến bậc Đẳng Giác Bồ Tát, dưới đến lục 

đạo phàm phu, không một ai chẳng thuộc vào đại bi thệ nguyện  mênh 

mông. Ví như hư không bao hàm hết thảy, sâm la vạn tượng cho đến trời 

đất  thảy  đều  chứa  đựng  hết.  Cũng  như  ánh  sáng  mặt  trời  chiếu  khắp 

muôn phương, dẫu kẻ mù từ lúc lọt lòng chẳng thấy được ánh sáng cũng 

vẫn được ánh sáng chiếu đến mà được làm người. Nếu không có ánh mặt 

trời chiếu rọi, ắt chẳng có duyên sống còn, nào phải chỉ những người tự 

thấy được ánh sáng mới được nhờ ơn ư? 

Những kẻ Thế Trí Biện Thông cậy vào kiến giải câu nệ, hẹp hòi, chê 

bai Phật pháp, cho là có hại cho thánh đạo, bịp đời, dối dân, trọn chẳng 

khác gì kẻ mù từ lúc lọt lòng chửi mặt trời, cho là mặt trời không có ánh 

sáng vậy! Hết thảy ngoại đạo đều trộm lấy ý nghĩa trong kinh Phật cho là 

chính mình có, lại còn trộm lấy những danh từ của Phật pháp để hành tà 

pháp. Do vậy biết Phật pháp chính là gốc đạo của hết thảy pháp thế gian, 

xuất thế gian vậy. 

Ví như biển cả chảy ngầm dưới đất, những chỗ nó tưới tắm, chảy lộ 

ra  ngoài  chính  là  vạn  con  sông;  nhưng  vạn  con  sông,  không  con  nào 

chẳng đổ vào biển cả. Những kẻ báng Phật kia đâu phải là báng Phật mà 

chính  là  tự  báng  mình  đấy  chứ!  Bởi  lẽ  một  niệm  tâm  tánh  của  họ  toàn 

thể  là  Phật  nên  Phật  mới  thuyết  pháp  giáo  hóa  đủ  cách  như  thế,  mong 

cho họ bỏ mê quy ngộ, tự chứng được Phật tánh sẵn có mới thôi. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 177 

Do  Phật  tánh  quan  trọng  nhất,  đáng  mến  tiếc  nhất,  nên  Phật  chẳng 

tiếc công sức như thế. Dù kẻ ấy chẳng tin nhận thì cũng chẳng nỡ buông 

bỏ. Nếu chúng sanh chẳng sẵn đủ Phật tánh, chẳng kham làm Phật, Phật 

cứ uổng công lập bày như thế, hóa ra nếu chẳng phải là gã khờ bậc nhất 

trong  thế  gian  thì  cũng  là  gã  đại  vọng  ngữ  bậc  nhất  trong  thế  gian  ư? 

Thiên  long  bát  bộ,  tam  thừa  thánh  hiền  há  chịu  hộ  trì,  y  chỉ  Phật  hay 

sao?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 3, Lời tựa khắc 

 in lưu thông cuốn Phật Di Giáo Kinh Giải)  

* Người đời chưa đọc kinh Phật, chẳng biết Phật suy tính sâu xa để 

hóa độ chúng sanh, thấy bọn Hàn - Âu - Trình - Châu báng Phật, liền tự 

mình gánh lấy trách nhiệm “đề cao điều chánh, quở trách thói tà”, người 

ta nói sao mình cũng bảo vậy, thốt lời khinh miệt, phỉ báng cho sướng 

miệng, chẳng biết bọn Hàn - Âu hoàn toàn chưa từng đọc kinh Phật. 

[Lý luận về] đạo Phật của họ Hàn vốn chỉ có hai chữ Tịch Diệt là từ 

ngữ trong Phật pháp, còn những từ ngữ khác đều là lời lẽ của Lão Tử, 

Trang Tử. Về sau, do thiền sư Đại Điên khơi gợi, hướng dẫn, [Hàn Dũ] 

mới không báng Phật nữa. 

Họ Âu chỉ đề cao họ Hàn, căn cứ để ông ta báng Phật là “do sự cai 

trị của nhà vua đã suy vi, đạo nhân nghĩa không ai đề xướng, nên Phật 

thừa cơ xâm nhập”. Nếu như ông ta hiểu biết đạo giúp đời độ sanh do 

đức  Phật  tùy  thuận  cơ  nghi  [mà  lập]  như  đã  nói  trong  phần  trước,  ắt 

chẳng  đến  nỗi  coi  Phật  là  họa  hoạn  của  Trung  Quốc  để  rồi  muốn  xua 

quét đi. Họ Âu đề xướng như thế, kẻ học [đạo Nho] coi họ Âu như tông 

sư, đều bắt chước bài bác Phật giống như vậy. 

Đại sư  Minh  Giáo89  muốn cứu vãn thói tệ ấy,  soạn  Phụ  Giáo  Biên 

dâng lên hoàng đế [Tống] Nhân Tông. Nhân Tông đưa cho Hàn Ngụy 



89  Minh  Giáo  Đại  Sư  chính  là  ngài  Khế  Tung  (1007-1072),  một  vị  cao  tăng  thuộc 

tông Vân Môn sống vào đời Tống, quê ở Đàm Tân, Đằng Châu (nay là huyện Đằng 

tỉnh Quảng Tây), tự Trọng Linh, hiệu Tiềm Tử. Sư xuất gia năm bảy tuổi, mười ba 

tuổi được thế phát, thọ  giới, mười chín tuổi đi tham học khắp nơi, đầu thường đội 

tượng Quán Âm, mỗi ngày trì danh hiệu Quán  Thế Âm  Bồ Tát  mười vạn câu. Về 

sau, Sư đắc pháp nơi thiền sư Hiểu Tông thuộc tông Tào Động. Sư đọc trọn khắp các 

kinh điển, sách vở, rất giỏi văn chương, thường nhấn mạnh thuyết “Nho - Phật nhất 

trí”. Ngoài bộ luận Phụ Giáo Biên nổi tiếng ra, Sư còn trước tác những cuốn Truyền 

Pháp Chánh Tông Định Tổ Đồ, Truyền Pháp Chánh Tông Ký v.v… Những trước tác 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 178 

Công90 xem, ông Hàn đưa cho họ Âu xem, họ Âu kinh ngạc nói: “Chẳng 

ngờ trong Tăng chúng lại có người như vậy? Sáng mai sẽ gặp mặt một 

phen!” Ngày hôm sau, ông Hàn đưa Minh Giáo đến gặp, bàn luận thông 

suốt trọn một ngày, từ đấy [họ Âu] chẳng còn báng Phật nữa. Hàng môn 

hạ [của Âu Dương Tu] tiếp nhận giáo huấn của ngài Minh Giáo, đa số 

đều cực lực học Phật. 

Họ  Trình, họ  Châu đọc kinh  Đại  Thừa nhà  Phật, thân cận thiện tri 

thức Thiền Tông, biết được những nghĩa “toàn sự chính là lý” trong kinh 

và “pháp gì, chuyện gì cũng quy về tự tâm” của Tông môn, liền tưởng 

mình  đã  lãnh  hội  lớn  lao,  chứ  thật  ra  chưa  hề  đọc  trọn  các  kinh  Đại 

Thừa, Tiểu Thừa và thân cận tri thức các tông, bèn chấp lý phế sự, bác 

không  nhân  quả,  bảo  đức  Phật  nói  ra  nhân  quả  ba  đời,  luân  hồi  sáu 

đường để làm căn cứ gạt gẫm ngu phu ngu phụ sùng phụng giáo pháp 

của Ngài, chứ thật ra chẳng có chuyện ấy. 

Lại  còn  nói:  “Con  người  chết  đi, hình hài đã  mục  nát thì thần  hồn 

cũng phiêu tán, dẫu có chém - chặt - xay - giã sẽ thi thố vào đâu? Thần 

hồn  đã  phiêu  tán,  lấy  ai  để  thác  sanh?”  Do  vậy,  kẻ  ác  mặc  lòng  tạo 

nghiệp, người lành cũng khó gắng sức [làm lành ]. (Ấn Quang Pháp Sư Văn 

 Sao Tục Biên, quyển Hạ, Duyên khởi của Phước Châu Phật Học Đồ Thư Quán)  

*  (Dưới  đây  luận  về  giới  luật)  Nói  đến  việc  trì  giới, trước  hết  phải  giữ 

được hai câu giới luật khái lược của Phật. Giới ấy như thế nào? Chính là 

 “đừng làm các điều ác, vâng giữ những điều lành” . Hai câu ấy bao trùm 

hết  thảy  giới  pháp,  trọn  chẳng  sót  chút  nào!  Đấy  chính  là  câu  trích  từ 

Giới kinh của Như Lai; trong Âm Chất Văn, Văn Xương Đế Quân dẫn 

câu này; đừng bảo “câu này vốn phát xuất từ Âm Chất Văn!” 



của Sư được Tống Nhân Tông hết sức ngưỡng mộ, hạ lệnh đưa vào Đại Tạng, ban 

tặng cho Sư ca-sa tía và ban hiệu là Minh Giáo đại sư. Sau khi Sư thị tịch tại chùa 

Linh Ẩn vào năm Hy Ninh thứ năm (1072), môn nhân thâu thập những ngữ lục của 

Sư soạn thành bộ Đàm Tân Văn Tập, 20 quyển. 

90  Hàn  Ngụy  Công  chính  là  Hàn  Kỳ  (1008-1075),  tự  Trĩ  Khuê,  quê  ở  An  Dương, 

Tương Châu (tỉnh Hà Nam), là một văn quan đời Tống, cùng với Phạm Trọng Yêm 

là những văn quan thống lãnh quân phòng ngự biên giới phía Tây, chuyên kháng cự 

quân Tây Hạ xâm lăng Đại Tống. Về sau, họ Hàn làm Tể Tướng vào năm Gia Hựu 

thứ ba (1058), rồi được Tống Anh Tông phong cho tước Ngụy Quốc Công. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 179 

Hai câu này nếu nhìn hời hợt dường như chẳng đặc biệt, lạ lùng gì, 

nhưng  nếu  kiểm  điểm  nơi  khởi  tâm  động  niệm,  giữ  được  hoàn  toàn 

không  phạm  thì  người  ấy  đã  thâm  nhập  cảnh  giới  thánh  hiền  rồi!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Trần Phi Thanh - 3) 

*  Luật  không  phải  chỉ  là  những  sự  việc  thuộc  về  mặt  thô  mà  thôi; 

nếu  chẳng  chú  trọng  lòng  kính,  giữ  lòng  thành  thì  cũng  là  phạm  luật, 

nhưng nhân quả là cốt lõi của Luật. Nếu ai không biết nhân quả và lầm 

lẫn nhân quả thì đều là phạm Luật. Người niệm Phật khởi tâm động niệm 

thường hợp với Phật thì Luật, Giáo, Thiền, Tịnh đều cùng hành cả.  (Ấn 

 Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên,  quyển  2,  Thư  trả  lời  cư  sĩ  Tạ 

 Thành Minh ở Tứ Xuyên)  

* Tam Quy, Ngũ Giới là cửa ban đầu để vào Phật pháp, tu các pháp 

môn  khác  đều  nương  vào  đây  để  nhập,  huống  chi  pháp  môn  Tịnh  Độ 

giản dị, dễ dàng nhất, chí viên, chí đốn chẳng thể nghĩ bàn? Chẳng soi 

xét tam  nghiệp, chẳng  trì  Ngũ  Giới  sẽ  không  có phần  được  thân  người 

lần nữa, huống gì muốn được thân liên hoa hóa sanh, đầy đủ quang minh 

tướng hảo ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư 

 trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân - 3) 

*  Đối  với  việc  thọ  giới,  nếu  nam  tử  xuất  gia  làm  tăng  thì  phải  vào 

chùa tập tành oai nghi mới biết quy củ của chốn tùng lâm. Giữ đúng oai 

nghi của Tăng thì du phương hành cước mới trọn không bị trở ngại. Nếu 

không, thập phương tùng lâm sẽ không có cách nào ở được! 

Nếu là nữ nhân, nhà cửa giàu có, tự mình làm chủ thì đến chùa thọ 

giới cũng không phải là không được. Còn như gia cảnh khốn cùng, cần 

gì phải làm như thế? Chỉ nên đối trước Phật khẩn thiết, chí thành, sám 

hối  tội  nghiệp  bảy  ngày,  tự  thệ  thọ  giới.  Đến  ngày  thứ  bảy,  đối  trước 

Phật xướng rằng: “Đệ tử là Phước Hiền, thề giữ năm giới, làm mãn phận 

Ưu Bà Di (Ưu Bà Di, Hán dịch là Cận Sự Nữ, nghĩa là đã thọ năm giới, kham vâng 

thờ Phật. Mãn Phận nghĩa là cả năm giới đều trì). Suốt cuộc đời không sát sanh, 

không trộm cắp, không dâm dục (nếu có vợ chồng thì nói là “không tà dâm”). 

Suốt cả một đời không vọng ngữ, suốt cả một đời không uống rượu”. 

Nói ba lần như thế, liền được đắc giới. Nhưng phải tự chí tâm thọ trì, 

[hễ chí tâm thọ trì thì so với chuyện đến chùa thọ giới] công đức trọn 

chẳng hơn - kém. Chớ bảo kẻ tự thệ thọ giới chẳng đúng pháp. Điều này 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 180 

chính là thánh huấn của Như Lai trong kinh Phạm Võng.  (Ấn Quang Pháp 

 Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư gởi nữ sĩ Từ Phước Hiền)  

* (Dưới đây luận về Trung Ấm) Trung Ấm91 là thức thần, không phải là 

thức thần biến thành Trung Ấm, thế tục thường gọi [thức thần] là “linh 

hồn” vậy. Còn như nói Trung Ấm “cứ bảy ngày lại sống chết một lần, 

bốn  mươi  chín  ngày  bèn  đầu  thai”  v.v…  chớ  nên  câu  nệ,  chấp  trước 

[những thuyết ấy]. Nói đến sự sống chết của Trung Ấm chính là nói đến 

những tướng sanh diệt được hiện trong cái tâm vô minh của Trung Ấm; 

chẳng thể ngờ nghệch đem những tướng sanh tử của người đời để luận 

[sự  sống  chết  của  Trung  Ấm].  Trung  Ấm  thọ  sanh  nếu  nhanh  thì  như 

trong khoảng khảy ngón tay liền vào trong tam đồ lục đạo; chậm thì bốn 

mươi chín ngày hoặc hơn bốn mươi chín ngày v.v…  

Kẻ mới chết có thể cho người quen biết trông thấy trong ban ngày, 

ban  tối,  hoặc  tiếp  xúc  cùng  người  khác,  hoặc  nói  năng,  chuyện  này 

không  phải  chỉ  Trung  Ấm  mới  như  vậy.  Dẫu  đã  thọ  sanh  trong  đường 

lành, nẻo ác, cũng vẫn có thể hiện hình trước người quen biết hay thân 

thiết. Tuy điều này do ý niệm của chính người đó biến hiện, nhưng thực 

ra do những vị thần kỳ chủ trì quyền tạo hóa làm ra, ngõ hầu tỏ rõ con 

người chết đi thần minh bất diệt và quả báo thiện - ác chẳng dối vậy. 

Nếu không, người dương gian chẳng biết chuyện cõi âm, cái lý luận 

mù quáng “con người chết đi thân hình đã  mục nát thì thần thức cũng 

phiêu tán” ắt sẽ được người đời xúm nhau phụ họa; người cả cõi đời bị 

hãm trong hầm sâu tà kiến “không nhân, không quả, không đời kế tiếp, 

đời sau”, khiến cho người trông thấy điều thiện chẳng thêm dè dặt, gắng 

sức tu đức, kẻ ác càng cùng hung cực ác muốn tạo ác! 

Thiên địa, quỷ thần muốn cho con người biết rõ điều này, nên mới có 

chuyện  người  chết  hiện  thân  trong  nhân  gian,  người  cõi  dương  xử  án 

chốn U Minh v.v…đều nhằm để phù trợ Phật pháp, giúp đỡ, khen ngợi 



91 Còn gọi là Trung Hữu, là khoảng tồn tại trung gian sau khi đã chết, trước khi thọ 

sanh. Câu Xá Tông cho nhất định là có Trung Ấm, Thành Thật Tông bác quan điểm 

này. Còn Đại Thừa cho rằng Trung Ấm có hay không chẳng nhất định: Người cực 

thiện hay cực ác sẽ không có thân Trung Ấm vì sanh thẳng vào thân sau. Còn những 

người khác sẽ có thân Trung Ấm. Sách Đại Thừa Nghĩa Chương giảng:   “Khi mạng 

 báo đã hết, thì gọi là Vô Hữu. Sau khi sanh ra, trước khi chết đi thì gọi là Bổn Hữu. 

 Giữa hai thân ấy thì hình dáng hiện trong cõi Âm gọi là Trung Hữu”. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 181 

đạo bình trị. Lý này rất vi tế, quan hệ rất lớn. Những chuyện này xưa nay 

được ghi chép rất nhiều, nhưng chưa thuật rõ quyền ấy là do đâu mà có, 

cũng  như  chưa  nêu  lên  mối  quan  hệ  lợi  ích  của  những  chuyện  ấy.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Phạm 

 Cổ Nông - 2) 

*  Sau  khi  chết  đi,  khi  chưa  thọ  sanh  trong  sáu  đường,  thì  gọi  là 

Trung Ấm. Nếu đã thọ sanh trong lục đạo thì chẳng gọi là Trung Ấm. 

Những hồn dựa vào người khác để nói chuyện khổ, chuyện vui, đều là 

tác dụng của thần thức. Đầu thai ắt phải do Thần Thức hòa hợp với tinh 

huyết của cha mẹ, lúc thọ thai, Thần Thức đã trụ trong thai. Lúc sanh nở, 

đã từng có trường hợp tận mắt thấy người ấy (tức người sẽ đầu thai làm 

con) đi vào nhà  mẹ,  vì lúc  cha  mẹ  giao cấu đã  có  Thức khác thay  thế 

thần  thức  của  người  ấy  nhập  thai.  Đến  lúc  thành  thai,  Bổn  Thức  (tức 

Thức của người thật sự sẽ đầu thai làm con nhà ấy) đến, cái Thức thay 

thế mới ra đi. Bà mẹ của sư Viên Trạch92 mang thai ba năm chính là vì lẽ 

này. Đấy là luận theo lẽ thông thường. 



92 Viên Trạch: Trong lần khai thị tại pháp hội Tức Tai Hộ Quốc ở Thượng Hải, tổ Ấn 

Quang  đã  kể  chuyện  thiền  sư  Viên  Trạch  đời  Ðường  như  thế  này:  Do  cha  của  Lý 

Nguyên làm quan trấn thủ Ðông Ðô bị An Lộc Sơn làm phản, giết chết. Lý Nguyên 

chẳng muốn làm quan, bèn biến căn nhà mình ở Lạc Dương thành chùa Huệ Lâm, 

thỉnh Viên Trạch làm Hòa Thượng; Lý Nguyên cũng tu hành ngay tại đấy. Qua mấy 

năm, Lý Nguyên muốn triều bái núi Nga Mi, mời Viên Trạch cùng đi. Viên Trạch 

muốn  đi  theo  đường  Thiểm  Tây,  nhưng  Lý  Nguyên  chẳng  muốn  đến  kinh  đô  nên 

nhất định theo đường thủy Kinh Châu. Viên Trạch đã tự biết mình chẳng trở về được 

nên liền dặn dò hậu sự, rồi cùng Lý Nguyên ngồi thuyền đi. Thuyền bơi đến thượng 

du Kinh Châu, sắp gần đến Giáp Sơn, thế nước chảy xiết, chưa đến tối đã phải cắm 

thuyền. Chợt có một người đàn bà mặc quần gấm, ra kéo nước bên sông. Viên Trạch 

vừa trông thấy, hai mắt ứa lệ. Lý Nguyên hỏi nguyên do, Viên Trạch đáp: “Ta chẳng 

chịu đi theo đường này là vì sợ bà ta. Bà ta mang thai đã ba năm, chờ ta sanh làm 

con. Chẳng thấy bà ta còn có thể trốn lánh, chứ nay đã thấy, không cách nào không 

làm con bà ta được! Ông nên tụng chú, giúp ta mau sanh. Ðến ngày thứ ba, hãy đến 

nhà thăm ta. Ta trông thấy ông, cười một tiếng làm tin. Mười hai năm sau, đêm Rằm 

tháng Tám, đến bên bờ giếng Cát Hồng tại Thiên Trúc ở Hàng Châu gặp lại ta”. Nói 

xong, Viên Trạch tọa thoát. Bà nọ liền sanh con. Ngày thứ ba, Lý Nguyên đến thăm, 

đứa bé liền cười. Sau đấy, Lý Nguyên quay về chùa Huệ Lâm, thấy trong quyển kinh 

đã viết sẵn lời dự ngôn về hậu sự, càng thêm tin Sư Viên Trạch chẳng phải là thường 

nhân. Mười hai năm sau, Lý Nguyên đến Hàng Châu. Tới đêm Rằm tháng Tám, ông 

đến chỗ ước hẹn chờ đợi; chợt thấy bên sông có đứa bé trai chăn trâu, ngồi vắt vẻo 

trên lưng trâu, dùng roi gõ sừng trâu, hát: 

 Trên đá ba sinh, vẫn nguyên hồn  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 182 

Phải biết nghiệp lực của chúng sanh chẳng thể nghĩ bàn, như người 

Tịnh  nghiệp  đã  thành, dẫu  thân  chưa  chết  nhưng  thần  thức  đã  hiện  nơi 

Tịnh Độ; kẻ ác nghiệp sâu nặng, thân còn nằm trên giường bệnh nhưng 

thần  thức  đã  bị  xử  phạt  nơi  U  Minh.  Mạng  tuy  chưa  tận,  Thức  đã  đầu 

thai. Đợi đến lúc sắp sanh, toàn phần tâm thức mới gieo vào trong thai 

ấy. Lý này cũng chẳng phải là hoàn toàn không có; nên thông thường, đa 

phần là có Thức thay thế để thọ thai vậy. Các pháp trong tam giới duy 

tâm  sở  hiện.  Chúng  sanh  tuy  mê,  nhưng  nghiệp  lực  của  họ  chẳng  thể 

nghĩ bàn chính là do tâm lực chẳng thể nghĩ bàn, cũng là do thần thông 

đạo lực của chư Phật chẳng thể nghĩ bàn.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Phạm Cổ Nông - 2) 

* (Dưới đây luận về bốn cõi Tịnh Độ) Hai cõi Phàm Thánh Đồng Cư độ 

và Phương Tiện Hữu Dư độ là ước theo phàm phu đới nghiệp vãng sanh 

và bậc tiểu thánh đã đoạn Kiến Tư Hoặc mà lập, chứ không thể ước theo 

Phật để luận. Nếu ước theo Phật để luận thì không riêng gì toàn thể của 

bốn cõi Tịnh Độ của Tây Phương đều là Tịch Quang; mà ngay cả ngũ 

trược ác thế, tam đồ ác đạo nơi đây nếu nhìn từ phía Phật thì không gì 

chẳng phải là Tịch Quang. Vì thế nói:  “Tỳ Lô Giá Na trọn hết thảy mọi 

 nơi, chỗ Phật ở được gọi là Thường Tịch Quang”.  Khắp mọi nơi đều là 

cõi Thường Tịch Quang, cứ hễ viên chứng được Pháp Thân Quang Minh 

Biến Chiếu Tỳ Lô Giá Na bèn đích thân được thọ dụng. Ngoài ra đều là 

phần chứng! 

Nếu xét từ bậc Thập Tín trở xuống phàm phu, về Lý thì có, nhưng về 

Sự  lại  không.  Muốn  hiểu  tường  tận  nên  đọc  kỹ  đoạn  luận  về  bốn  cõi 

trong sách Di Đà Yếu Giải, mà sách Phạm Võng Huyền Nghĩa cũng bàn 

luận rõ ràng  (Tỳ  Lô  Giá Na  (Vairocana),  Hán dịch là  Quang Minh  Biến Chiếu, 

hoặc Biến Nhất Thiết Xứ, là hiệu chung của Pháp Thân thanh tịnh được chứng bởi 

hết thảy chư Phật khi đã viên chứng cực quả rốt ráo. Viên Mãn Báo Thân Lô Xá Na 



 Ngâm gió, thưởng trăng lọ phải bàn 

 Thẹn thấy cố nhân tìm đến gặp 

 Thân này tuy khác, tánh thường còn. 

Lý Nguyên nghe xong bèn đến chào hỏi. Hàn huyên xong xuôi, đứa bé lại đọc:  

 Thân trước, thân sau sự vấn vương  

 Bàn chuyện nhân duyên luống đoạn trường  

 Ngô Việt giang sơn chơi khắp cả. 

 Gác chèo mây khói, ẩn ao chuôm. 

Rồi ruổi trâu đi mất. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 183 

cũng thế. Còn Thích Ca, Di Đà, Dược Sư, A Súc v.v… là những danh hiệu khác biệt 

của  mỗi  hóa  thân  Phật.  Lô  Xá  Na,  Hán  dịch  là  Tịnh  Mãn,  do  Hoặc  nghiệp  đã  hết 

sạch, phước huệ viên mãn. Đây là ước trên trí đức và đoạn đức cảm được quả báo mà 

nói). 

Lại phải biết Thật Báo và Tịch Quang vốn cùng là một cõi. Nếu ước 

theo cái quả do xứng tánh cảm được thì gọi là Thật Báo, nếu ước theo 

cái lý rốt ráo chứng được thì gọi là Tịch Quang. Bậc Sơ Trụ vừa dự vào 

Thật Báo, chứng một phần Tịch Quang. Diệu Giác mới là thượng thượng 

Thật Báo, rốt ráo Tịch Quang. Từ Sơ Trụ đến Đẳng Giác đều chỉ chứng 

được một phần của hai cõi ấy. Đến Diệu Giác cực quả mới được rốt ráo 

cả hai cõi ấy. Đối với cõi Thật Báo, những vị giảng sư chỉ coi nó là Phần 

Chứng, chỉ coi cõi Tịch Quang là rốt ráo. 

Tịch Quang vô tướng, Thật Báo trọn đủ những Hoa Tạng thế giới hải 

vi trần số trang nghiêm vi diệu chẳng thể nghĩ bàn. Ví như hư không, thể 

của  nó  chẳng  phải  là  các  tướng,  nhưng  hết  thảy  các  tướng  đều  do  hư 

không tỏ lộ. Lại như gương báu, rỗng rang, sáng ngời, xuyên suốt, trọn 

chẳng có một vật gì, nhưng hễ người Hồ đến liền hiện bóng người Hồ, 

người  Hán đến  liền hiện bóng người  Hán.  Thật  Báo  và  Tịch  Quang là 

một nhưng lại là hai, tuy hai nhưng là một. Muốn cho con người dễ hiểu 

nên nói là hai cõi.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 

 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh Gia - 5) 

*  (Dưới  đây  luận  về  xá-lợi)  Như  nói  đến  Xá  Lợi  thì  đó  là  tiếng  Phạn, 

Hán dịch là Thân Cốt (xương nơi thân), hoặc Linh Cốt (xương thiêng), 

do  Giới  -  Định  -  Huệ  của người tu  hành đạt được, chứ không  phải do 

luyện Tinh - Khí - Thần hợp thành. Đây chỉ là tướng biểu thị tâm hợp 

với  đạo,  tâm  hợp  với  Phật,  chẳng  phải  riêng  gì  sau  khi  chết  đi,  đem 

thiêu, thịt, xương, tóc trên thân biến thành xá-lợi. Xưa có vị cao tăng tắm 

gội bèn được xá-lợi. Lại còn Tuyết Nham Khâm thiền sư93 cạo đầu, tóc 

rớt xuống biến thành một chuỗi xá-lợi. Lại có người chí tâm niệm Phật, 

trong miệng có xá-lợi. Lại có người khắc bản Long Thư Tịnh Độ Văn, từ 



93 Tuyết Nham Khâm thiền sư là một vị cao Tăng thuộc tông Tào Động. Sư từng nói: 

 “Sơn tăng xuất gia lúc năm tuổi, được hầu Thượng Nhân, nghe ngài trò chuyện cùng 

 khách, liền biết có sự này, liền tin tưởng đến nơi, bèn học tọa thiền… Nếu luận về sự 

 thực hành thì phải vận dụng công phu, như người đi đường, đi  được một hai dặm chỉ 

 nói được những gì thuộc một hai dặm. Đi được ngàn dặm, vạn dặm mới nói những 

 lời ngàn dặm, vạn dặm”.  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 184 

trong ván in hiện ra xá-lợi. Lại có người thêu hình Phật, thêu kinh, kim 

đâm xuống bèn được xá-lợi. Lại có người chết rồi đem thiêu, xá-lợi vô 

số, môn nhân ai nấy đều có. Có một người đi xa chưa về, lúc về, cúng tế 

trước  tượng,  cảm  khái,  đau  buồn,  bèn  được  xá-lợi  ngay  trước  tượng. 

Ngày thiêu hóa Trường Khánh Nhàn thiền sư trời nổi cơn gió lớn, khói 

bay xa ba bốn mươi dặm. Chỗ nào khói lan tới đều có xá-lợi, nhặt gom 

lại được hơn bốn thạch94. Hãy nên biết xá-lợi do đạo lực tạo thành, kẻ 

luyện  đan không  biết  căn do, đoán bừa là  do  Tinh  -  Khí  -  Thần  luyện 

thành.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời 

 ông Ly Ẩn Tẩu)  

*  Người biên tập kính cẩn nhận định:  Đêm hôm sau lễ trà-tỳ (hỏa 

 thiêu)  đại  sư  Ấn  Quang,  kiểm  được  hơn  trăm  hạt  xá-lợi  ngũ  sắc,  tròn 

 trịa, chói ngời, tỏa sáng lấp lánh. Lại còn có những đóa hoa xá-lợi to 

 hay bé, và xá-lợi máu, răng v.v... (ba mươi hai hạt), tổng cộng hơn một 

 ngàn viên. Tăng, tục trong núi không ai chẳng kinh ngạc, bảo là chuyện 

 hiếm  có.  Cư  sĩ  Viên Đức  Thường  ở  Vô  Tích lại  nhặt  lấy  linh cốt  (vụn 

 xương)  của  đại  sư  đem  về,  cả  nhà  xúm  lại  chiêm  ngưỡng,  chợt  thấy 

 trong xương có vô số xá-lợi, sáng ngời lóa mắt. Tôi chép thêm vào đây 

 để trần thuật lòng ngưỡng mộ. 

*  Xá-lợi  của  Phật  càng  thần  biến  khôn  ngằn. Như  khi  Tùy  Văn  Đế 

(Dương Kiên) chưa làm hoàng đế, một vị Phạn tăng (tăng nhân Ấn Độ) 

tặng cho mấy viên xá-lợi, đến khi lên ngôi xem lại thì thấy có rất nhiều 

viên  (mấy  trăm  viên).  Do  vậy  bèn  dựng  hơn  năm  mươi  tòa  bảo  tháp. 

Tháp đựng xá-lợi ở chùa A Dục Vương có thể nâng lên xem, mỗi người 

thấy một khác, hoặc cùng một người nhưng trong mỗi lúc thấy [xá-lợi] 

chuyển biến lớn, nhỏ, cao, thấp và màu sắc thay đổi, hoặc chẳng thay đổi 

khác  nhau.  Như  vậy  là  chẳng  thể  dùng  phàm  tình  để  suy  lường  được. 

Người đời dùng phàm tình để suy lường Phật pháp nên chỉ bị tổn hại, 

chẳng được lợi ích.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, Thư trả lời 

 cư sĩ Dương Bội Văn)  

*  (Dưới  đây  luận  về  chuyện  đốt  hương  trên  cánh  tay)  Tý  hương  là  đốt 

hương trên cánh tay. Linh Phong lão nhân (tổ Ngẫu Ích) mỗi ngày trì hai 



94 Thạch: Đơn vị đo dung tích thời xưa. Mỗi thạch là mười đấu, tức một trăm thăng 

(ta thường gọi là Thưng). Ngoài ra, Thạch còn là đơn vị đo trọng lượng, mỗi thạch 

bằng 120 cân Tàu (gần bằng 120 pounds). 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 185 

kinh Lăng Nghiêm và Phạm Võng, vì thế từng đốt hương nhiều lần. Ấy 

là vì hết thảy chúng sanh không ai chẳng yêu tiếc thân mình, quý báu gìn 

giữ thân mình. Đối với kẻ khác bèn giết chóc để ăn thịt, tâm càng vui 

sướng. Đối với chính mình, hễ muỗi đốt, gai đâm liền cảm thấy khó thể 

chịu đựng được. Trong các kinh Đại Thừa như Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, 

Phạm Võng… đức Như Lai xưng tán khổ hạnh, dạy đốt thân, đốt cánh 

tay hay ngón tay cúng dường chư Phật nhằm đối trị tâm tham và tâm yêu 

tiếc bảo trọng tự thân. Trong sáu Ba La Mật, cách này thuộc về Bố Thí  

Độ. 

Thắp hương đốt thân đều gọi là Xả, cần phải chí thành, khẩn thiết, 

ngưỡng  mong  Tam  Bảo  gia  bị,  chỉ  mong  mình  lẫn  người  nghiệp  tiêu, 

huệ  rạng,  tội  diệt,  phước  tăng  (Nói  “mình  lẫn  người”  nghĩa  là  dù  thật  sự  vì 

mình, nhưng lại nên đem công đức này hồi hướng pháp giới chúng sanh, nên nói là 

“mình lẫn người”). Tâm trọn chẳng mảy may vì cầu tiếng tăm và cầu phước 

lạc nhân thiên thế gian, chỉ vì thượng cầu Phật đạo, hạ hóa chúng sanh 

mà hành thì công đức vô lượng vô biên chẳng thể nghĩ bàn. Ấy gọi là 

 “tam luân thể không, tứ hoằng phổ nhiếp”  95. 

Công đức do tâm nguyện nên rộng lớn, quả báo do tâm nguyện nên 

nhanh chóng đạt được. Nếu vì tâm chuộng hư danh, hoặc mong cầu chấp 

trước rồi bắt chước [thực hiện] cái  hạnh trừ chấp trước thì đừng nói là 

đốt tý hương, dẫu có đốt sạch toàn thân cũng chỉ là khổ hạnh vô ích!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Đinh 

 Phước Bảo luận về chuyện tý hương)  

*  (Dưới  đây  luận  về  cảnh  giới)  Người  niệm  Phật  lâm  chung  được  Phật 

tiếp dẫn, chính là chúng sanh và Phật cảm ứng đạo giao. Tuy chẳng lìa 

tưởng tâm, nhưng cũng chẳng được nói đó chỉ là tâm tưởng biến hiện, 

trọn chẳng có chuyện Phật - thánh nghênh tiếp! Tâm tạo địa ngục thì lúc 

lâm chung tướng địa ngục sẽ hiện. Tâm tạo cõi Phật thì lúc lâm chung 

tướng cõi Phật sẽ hiện! 

Nói   “tướng  tùy  tâm  hiện”   thì  được,  còn  bảo   “chỉ  có  tâm  không 

 cảnh”  thì chẳng thể được.  “Chỉ có tâm không cảnh”  thì phải là bậc Đại 



95 Tam luân thể không, tứ hoằng phổ nhiếp: Tam luân thể không là người thí, người 

nhận,  vật  được  thí  thể  đều  không;  tứ  hoằng  phổ  nhiếp  là  bao  gồm  trọn  vẹn  bốn 

Hoằng Thệ Nguyện. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 186 

Giác Thế Tôn đã viên chứng duy tâm nói ra thì mới không mắc lỗi gì. 

Nếu các hạ nói thì sẽ đọa vào đoạn diệt tri kiến, sẽ là tà thuyết phá hoại 

pháp môn tu chứng của Như Lai.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng 

 Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Cố Hiển Vi)  

* Hai thứ tà kiến được nói trong thư  gởi đến chính là “đem tri kiến 

phàm  phu  để  dò  lường  cảnh  giới  của  Như  Lai.  Hạng  người  này  vốn 

chẳng có giá trị, tư cách để cùng bàn luận; nhưng đức Phật lòng Từ rộng 

lớn, chẳng bỏ một ai, chẳng ngại lập ra một phương tiện để họ tỉnh mê 

tan mộng. Do đức Phật trọn chẳng có tâm tham nên mới cảm được cảnh 

giới  thù  thắng  các  thứ  trang  nghiêm  quý  báu,  mọi  thứ  đều  hóa  hiện 

chẳng cần đến sức người lo toan, tạo dựng; cảnh giới phàm phu trong thế 

giới Sa Bà há có thể so sánh được ư? 

Ví như người từ thiện, có đức, tâm địa, hành vi đều chánh đại quang 

minh thì tướng mạo cũng hiện vẻ từ thiện, rạng rỡ. Cố nhiên người ấy 

chẳng cầu tướng mạo dung nhan đẹp đẽ mà tự nhiên được tươi đẹp. Kẻ 

tạo nghiệp tâm địa rối ren, ô uế, hung ác, vẻ mặt cũng tối tăm, hung ác 

theo. Cố nhiên kẻ ấy muốn sắc mặt tươi đẹp để người khác tưởng mình 

là bậc thiện nhân chánh đại quang minh, nhưng do tâm địa chẳng lành, 

dẫu cầu [được như thế] cũng trọn chẳng thể được. 

Đấy  là  ước  theo  cái  nhìn  của  con  mắt  phàm  phu  mà  nói;  chứ  quỷ 

thần sẽ thấy người lành thân có quang minh, quang minh lớn hay nhỏ tùy 

thuộc vào người ấy đức lớn hay nhỏ; thấy kẻ ác thân có những tướng tối 

tăm, hung ác v.v… Tướng ấy lớn hay nhỏ cũng tùy theo sự ác lớn hay 

nhỏ  mà  hiện.  Những  kẻ  [tà  kiến]  kia  cho  rằng  “kinh  Kim  Cang  là 

không”, chẳng biết kinh Kim Cang giảng rõ về Lý Tánh, nhưng chưa nói 

đến quả báo đạt được do chứng Lý Tánh. Sự trang nghiêm nơi Thật Báo 

Vô  Chướng  Ngại  Độ  chính  là  quả  báo  rốt  ráo  đạt  được  bởi  kinh  Kim 

Cang.  Phàm  phu  nghe  vậy,  cố  nhiên  sẽ  ngờ  vực  cho  là  “chẳng  hề  có 

chuyện ấy!”  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời hai vị cư 

 sĩ Du Huệ Úc và Trần Huệ Sưởng)  

*  (Dưới  đây  là  luận  về  thần  thông)  Tha  Tâm  Thông  có  nhiều  thứ  bất 

đồng, nếu luận theo sự chứng đạo thì như ông Chú Am96 hễ hỏi đến bất 



96 Theo sách Di Đà Trung Luận, sư Chú Am người xứ Cam Tuyền, Giang Nam, lúc 

nhỏ tính tình thô lỗ, vô lại, không giữ giới luật, thường sống tại Dương Châu thiền 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 187 

cứ  sách  nào,  liền  có  thể  đọc  được  thông  suốt  hết  thảy,  không  sai  một 

chữ. Ông ta chưa hề đọc sách, sao lại làm được như thế? Ấy là do nghiệp 

tận, tình không, tâm  như gương sáng; lúc không ai hỏi, trong tâm  một 

chữ  cũng  chẳng  có.  Đến  khi  ai  hỏi  tức  là  người  ấy  đã  đem  những  gì 

chính  mình  từng  đọc  qua  từ  trước  ra  hỏi,  người  hỏi  tuy  đã  lâu  không 

nhớ, nhưng trong tám thức điền vẫn còn giữ lại hình ảnh của những câu 

chữ ấy (Xem kinh Phật cũng giống như thế. Cổ nhân nói:  “Nhất nhiễm thức thần, 

 vĩnh vi đạo chủng”  (Một phen lọt vào thần thức, vĩnh viễn thành hạt giống đạo). Hãy 

nên tin tưởng chắc chắn điều này). Người kia cố nhiên vì vô minh che lấp kín 

mít, trọn chẳng hay biết, còn người này có Tha Tâm Thông, nên thấy rõ 

ràng rành mạch những hình ảnh trong tâm thức của người kia, vì thế hỏi 

đến bèn đọc ra, không sai sót gì. Nếu người hỏi chưa từng đọc sách ấy, 

cũng có thể thấy trong tâm thức của người khác mà đọc ra. Đấy là dùng 

tâm người khác làm tâm mình, chứ không phải là trong tâm người ấy ghi 

nhớ không quên rất nhiều kinh sách như thế.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh Gia - 5) 

*  (Dưới  đây  luận  về  ngoại  đạo)  Trộm  nghĩ  cội  nguồn  Thích,  Đạo  vốn 

không hai, nhưng nhánh nhóc, chi phái quả thật khác xa một trời, một 

vực.  Phật  giáo  dạy  người  trước  hết  phải  tu  Tứ  Niệm  Xứ  Quán:  Quán 

thân bất tịnh, quán thọ là khổ, quán tâm vô thường, quán pháp vô ngã. 

Đã biết „thân, thọ, tâm, pháp‟ đều là huyễn vọng, khổ, không, vô thường, 

vô ngã, bất tịnh thì diệu tánh Chân Như tự có thể hiển lộ. 

Đạo giáo nguyên sơ chánh truyền cũng chẳng coi trọng việc “luyện 

đan,  vận  khí,  chỉ  cầu  trường  sanh bất tử”;  còn hậu  thế hễ  tu theo  Đạo 

giáo  thì  không  một  ai  chẳng  coi  chuyện  đó  là  chánh  tông.  Phật  giáo 

không  gì  lớn  lao  chẳng  bao  gồm,  không  gì  nhỏ  nhặt  chẳng  nêu  lên, 

chẳng những phát huy trọn vẹn cái đạo thân tâm tánh mạng không còn 

sót, mà ngay cả những sự nhỏ nhặt thuộc Thế Đế như Hiếu, Đễ, Trung, 

Tín, Lễ, Nghĩa, Liêm, Sỉ v.v…không bỏ sót mảy may điều thiện nào. Chỉ 

có những chuyện luyện đan, vận khí v.v… là tuyệt đối không nhắc đến 

một chữ, lại còn ngăn cấm nghiêm nhặt. Bởi lẽ, một đằng biết thân tâm 



tự,  hay  cà  khịa  với  vị  sư  giữ  chức  Phạn  Đầu,  chửi  bới  tục  tằn,  vô  lễ.  Trụ  Trì  quở 

trách.  Về  sau,  Sư  hối  cải,  bế  quan  ba  năm,  chuyên  trì  chú  Đại  Bi.  Lúc  xuất  quan, 

phong cách thay đổi hẳn, khiêm nhường, nhũn nhặn, ai trông thấy cũng phải lấy làm 

lạ, kính ngưỡng. Bất cứ sách vở thế gian, kinh điển nhà Phật nào, ngay cả những thứ 

tiểu thuyết nhảm nhí, chẳng cần đem sách lại, hễ hỏi đến Sư bèn đọc ra thông suốt. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 188 

là huyễn vọng, một đằng lại khư khư thân tâm là chân thật. Cái tâm vừa 

nói đó chính là cái tâm sanh diệt tùy duyên, chứ không phải là chân tâm 

vốn có. 

Một pháp luyện đan không phải là vô ích, nhưng chỉ có thể kéo dài 

tuổi thọ, tột bậc là thành tiên sanh lên trời. Nếu bảo là liễu sanh thoát tử 

thì có khác gì lời nói trong mộng!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng 

 Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời ông Ly Ẩn Tẩu)  

* Hiện thời khắp cả thế gian đều có ngoại đạo. Do Phật pháp sâu xa, 

nhiệm  mầu  con  người  không  thể  nào  biết  được,  bọn  chúng  bèn  trộm 

danh Phật pháp, nhưng chẳng biết nghĩa lý, bèn coi pháp luyện đan, vận 

khí để giữ gìn cái thân là pháp liễu sanh  thoát tử. Hơn nữa, bọn chúng 

chẳng biết sanh tử do đâu mà có, nên mù quáng bịa đặt, đồn thổi, nói: 

 “Luyện Tinh hóa Khí, luyện Khí hóa Thần, luyện Thần hoàn Hư, lại hợp 

 nhất một chỗ là đắc đạo”.  Thật ra, hoàn toàn là dùng thức thần để tu tập, 

tuyệt đối chưa thể mộng thấy được lý thể của Chân Như Thật Tế nơi tâm 

tánh mà vẫn tự phụ:  “Lục Tổ loạn truyền pháp, pháp quy tại gia nhân, 

 Tăng gia vô hữu pháp”  (Lục Tổ truyền pháp loạn xạ, pháp trở về với kẻ 

tại gia, Tăng chúng chẳng có pháp). Lời lẽ này chẳng chỉ nói  ra miệng 

mà còn viết thành sách, dùng giả để hủy chân, lấy tà làm chánh, kẻ vô tri 

vô thức bèn bị chúng mê hoặc. 

Ngoại đạo có thể truyền khắp trong cõi đời là nhờ có hai pháp đắc 

lực:  

1. Một là bí truyền, tức là bảo hễ được minh sư chân truyền, chẳng tu 

vẫn thành. Vì thế, bèn nói một cách thần thánh hóa rằng: “Chuột nghe 

thấy, chuột cũng đều thành đạo! Chim sẻ nghe thấy, chim sẻ đều thành 

đạo!” Vì thế, lúc truyền đạo phải ở trong mật thất, khẽ tiếng nói thì thầm, 

bên ngoài còn sai phái người tuần tra, sợ có kẻ nghe trộm! 

2. Hai là bày ra lệnh cấm nghiêm ngặt, dẫu thân thiết như cha con, 

vợ chồng đều chẳng được nói cho nhau biết. Nói ra sẽ bị trời hành! Vì 

thế, trước khi được truyền đạo, trước hết buộc [kẻ ấy] thề thốt: “Nếu sau 

này phản đạo sẽ bị quả báo thê thảm như thế nào đó!” Thề thốt rồi mới 

được  truyền  đạo.  Sau  này,  dẫu  người  nào  biết  là  sai,  nhưng  vì  sợ  ông 

thần canh lời thề nên thà chết chẳng dám rời bỏ đạo ấy để học Phật pháp. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 189 

Giả sử ngoại đạo bỏ bí truyền để công khai, làm cho khắp mọi người 

cùng  nghe,  cũng  chẳng  buộc  người  khác  thề  thốt,  thì  người  trong  khắp 

cõi đời có mấy ai chịu vào đạo của chúng?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư sĩ Trang Huệ Cự)  

*  (Dưới  đây  luận  về  duyên  thù  thắng)  Mỗi  người  nhập  đạo  đều  có  thời 

tiết, nhân duyên. Ông đã do Văn Sao mà biết Phật pháp, theo đuổi tu trì, 

đấy  chính  là  quy  y,  chẳng  cần  “phải  làm  lễ  quy  y  thì  mới  là  quy  y”; 

[đừng nghĩ] không làm lễ quy y thì chẳng được gọi là quy y! Chỉ mong 

ông  theo  đuổi  đến  tận  cùng,  đừng  thay  đổi  giữa  chừng,  đấy  chính  là 

“chân quy y”.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ 

 Kim Chấn Khanh) 

*  Phàm  con  người  trong  đời  trước  quả  thật  đã  trồng  thiện  căn  thì 

đừng nói là vì học cầu đạo nên có thể tạo thành cơ sở tốt đẹp cho đại sự 

xuất thế, mà ngay cả phiền não Hoặc nghiệp tham - sân - si, tật bệnh dây 

dưa, đủ mọi ác báo vẫn đều có thể tạo thành nhân duyên xuất sanh tử 

nhập Phật pháp, tùy thuộc người ấy có thể tự tỉnh ngộ hay không! Không 

thể tự phản tỉnh thì đừng nói chi kẻ tầm thường bị cái học thế gian câu 

thúc,  ngay  cả  Hối  Am,  Dương  Minh,  Tĩnh  Tiết,  Phóng  Ông  v.v…  tuy 

học vấn, tu dưỡng, kiến giải thảy đều kỳ đặc, trác tuyệt, nhưng rốt cuộc 

cũng chẳng thể triệt ngộ tự tâm, liễu thoát sanh tử. Học vấn, tu dưỡng, 

kiến  giải  của  họ  tuy  có  thể  dùng  làm  cơ  sở  cho  vô  thượng  diệu  đạo, 

nhưng họ không biết tự phản tỉnh, rốt cuộc thành chướng ngại cho việc 

nhập đạo. Đủ biết nhập đạo khó khăn, đúng là khó hơn lên trời vậy!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở 

 Vĩnh Gia - 1) 

* Chư Phật lấy Tám Khổ làm thầy, thành vô thượng đạo, khổ là cái 

gốc  để  thành  Phật.  Thêm  nữa,  Phật  dạy  đệ  tử  lúc  ban  đầu  phải  tu  Bất 

Tịnh Quán, quán lâu ngày sẽ đoạn Hoặc chứng Chân, thành A La Hán, 

như vậy  Bất  Tịnh  lại  chính  là  cái gốc  của  thanh  tịnh.  Người  trong  cõi 

Bắc Câu Lô Châu97 trọn không có khổ, vì thế chẳng thể nhập đạo. Nam 



97  Bắc  Câu  Lô  Châu  (Uttara-kuru),  còn  phiên  là  Bắc  Uất  Đan,  Bắc  Đan  Việt,  Uất 

Đan  Việt,  Uất  Đa  La  La  Cứu  Lưu,  Ốt  Đát  La  Câu  Lô,  dịch  nghĩa  là  Thắng  Xứ, 

Thắng Sanh, Cao Thượng. Theo các kinh Trường A Hàm, kinh Đại Lâu Thán, kinh 

Khởi Thế, kinh Đại Pháp Cổ, Lập Thế A Tỳ Đàm Luận và Câu Xá Luận thì Uất Đan 

Việt là một trong bốn đại châu ở quanh núi Tu Di, thuộc vùng biển nước mặn ở phía 

Bắc Tu Di. Châu này vuông vắn, mỗi bề rộng hai ngàn do-tuần, hình dáng như nắp 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 190 

Diêm Phù Đề sự khổ quá nhiều nên người nhập đạo liễu sanh tử chẳng 

thể tính nổi số! Giả sử thế gian trọn không có những nỗi khổ sanh lão 

bệnh tử, đao binh, thủy, hỏa v.v… thì ai nấy sống say chết mộng trong 

vòng  dục  lạc,  ai  chịu  phát  tâm  xuất  thế  để  cầu  liễu  sanh  thoát  tử?  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Viên 

 Phước Cầu)  



hộp, được bao quanh bởi bảy núi vàng và núi Đại Thiết Vi. Vàng ròng làm đất, ngày 

đêm  luôn  sáng  sủa.  Nhân  dân  cõi  ấy  mặt  mũi  giống  nhau,  luôn  an  vui,  không  có 

những khổ nạn, người ác, tranh chấp. Đồ vật toàn bằng chất báu như vàng bạc, lưu 

ly… Mọi tài sản là của chung. Nam nữ sống riêng mỗi nơi, nếu khởi tâm dâm dục 

bèn ân ái cùng nhau. Người nữ mang thai bảy ngày bèn sanh con, đặt bên vệ đường, 

mọi người đều đến nuôi dưỡng, dùng dầu ngón tay đút cho liền tiết sữa. Bảy ngày 

liền khôn lớn, bằng với  người hai  mươi tuổi ở  Diêm  Phù Đề, sống thọ  ngàn năm. 

Đến khi lâm chung sanh lên trời Đao Lợi hoặc trời Tha Hóa Tự Tại. Ba châu khác 

đều có địa ngục, riêng châu này không có (theo Phật Quang Sơn Tự Điển). 

IX. Dụ tại gia thiện tín (Khuyên dạy hàng cư sĩ thiện tín)  

1. Giảng về đại giáo luân thường  

* Chuyện học Phật vốn là phải trọn vẹn đạo làm người thì mới hòng 

tiến hướng được. Ấy là vì Phật giáo bao trùm hết thảy các pháp thế gian 

và xuất thế gian. Do vậy, với cha nói từ, với con nói hiếu, thảy đều cho 

ai nấy tận hết đạo làm người, rồi sau đấy mới tu pháp xuất thế. Ví như 

muốn xây lầu cao vạn trượng, trước hết phải đắp vững nền móng, khai 

thông đường nước thì lầu cao vạn trượng mới xây dần lên được, lại còn 

vĩnh cửu chẳng hư hoại. Nếu như nền móng không chắc, ắt sẽ đến nỗi 

chưa xây xong đã sụp. Xưa kia, ông Bạch Cư Dị hỏi Ô Khoa thiền sư98: 

 “Thế nào là đại ý Phật pháp?”  Sư nói:  “Đừng làm các điều ác, vâng 

 làm các điều thiện” . Muốn học Phật pháp, trước hết phải chế ngự lòng 

ham muốn, cẩn thận, dè dặt, sự sự đều phải từ tâm địa chân thật mà làm. 

Người như thế đáng gọi là đệ tử thật sự của đức Phật. Nếu tâm gian ác 

mà muốn nhờ vào Phật pháp để khỏi tội nghiệp thì có khác gì trước hết 

uống thuốc độc rồi lại uống thuốc tốt lành để thân thể nhẹ nhàng, khỏe 

mạnh,  há  có  sống  thọ  được  ư?  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng 

 Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Đinh Phước Bảo)  

* Ông đã lấy vợ, phải thường mang ý niệm làm vui lòng cha mẹ. Vợ 

chồng kính trọng lẫn nhau, chớ nên vì hiềm khích nhỏ nhặt mà đến nỗi 

vợ chồng chẳng hòa thuận khiến cho cha mẹ đau lòng. Sách Trung Dung 

nói:  “Thê tử hảo hợp, như cổ sắt cầm, huynh đệ ký hấp, hòa lạc thả đam. 

 Nghi nhĩ thất gia, lạc nhĩ thê noa”  (Vợ con vui vẻ hòa hợp như khảy đàn 



98 Ô Khoa Đạo Lâm (741-824), người đời Đường, thuộc dòng Thiền Ngưu Đầu, họ 

Phan (có thuyết nói là họ Ông), tên lúc nhỏ là Hương Quang. Xuất gia năm chín tuổi, 

năm 21 tuổi đến Kinh Châu (tỉnh Hồ Bắc) thọ Cụ Túc Giới ở chùa Quả Nguyện. Sau 

qua  theo  học  kinh  Hoa  Nghiêm,  Đại  Thừa  Khởi  Tín  Luận  với  Phục  Lễ  pháp  sư  ở 

chùa Tây Minh tại Trường An. Sau Ngài khế ngộ tâm yếu nơi pháp sư Đạo Khâm rồi 

quay về Nam, thấy núi Tần Vọng có cây tùng mọc um tùm như cái tàn, bèn sống ở 

đó. Người thời ấy bèn gọi Ngài là Ô Khoa thiền sư (Khoa là cái ổ, sách Thuyết Văn 

Giải Tự giảng:  “Hang ổ gọi là Khoa, tổ chim gọi là Sào” ). Do có nhiều loại quạ làm 

tổ  nơi  ấy,  nên  Ngài  còn  được  gọi  là  Ô  Sào  thiền  sư.  Ông  Bạch  Cư  Dị  hỏi  đạo  nơi 

Ngài, tâm phục khẩu phục, bèn dựng căn gác bằng trúc cho Ngài ở để tiện hỏi đạo, 

nơi đây về sau thành chùa Quảng Hóa. Còn có truyền thuyết nói lúc Ngài sanh ra bị 

cha mẹ bỏ rơi, được quạ nuôi nên gọi là Ô Sào thiền sư. Đây có lẽ là lời đồn bịa đặt 

vì không thấy Cảnh Đức Truyền Đăng Lục chép như vậy. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 192 

sắt, đàn cầm99. Anh em hòa thuận, vừa yên vừa vui. Cửa nhà yên ổn, vợ 

con vui vầy). Khổng Tử nói:  “Phụ mẫu kỳ thuận hỹ hồ!”  (父 母 其 順 

矣 乎: Thuận lòng cha mẹ vậy thay) chính là nói vợ chồng, anh em hòa 

thuận thì lòng cha mẹ vui sướng theo vậy! Nay làm phận con, không lâu 

sau lại sẽ làm cha kẻ khác, nếu chẳng thực hành đạo khiến cho cha mẹ 

vui sướng, ắt sẽ sanh con ngỗ nghịch, bất hiếu! Ví như nước nhỏ giọt ở 

mái hiên, từng giọt, từng giọt, giống hệt như nhau. Quang già rồi, chẳng 

thể thường răn dạy ông, ông chịu nỗ lực trọn hết đạo làm con ắt sẽ có thể 

dự vào bậc thánh, bậc hiền, tương lai vãng sanh Tây Phương, đấy chính 

là  pháp  lợi  ông  sẽ  đạt  được!  (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tục  Biên,  quyển 

 Thượng, Thư trả lời cư sĩ Châu Pháp Lợi - 2) 

* Con người sống trong thế gian dù thiện hay ác đều phải có người 

phụ trợ thì mới thành được như vậy! Dẫu là bậc thánh bẩm sanh vẫn cần 

phải  có  hiền  mẫu,  hiền  thê  phụ  trợ  cho  đạo  đức  của  vị  ấy,  huống  gì 

những kẻ kém hơn ư? Do vậy, Thái Nhậm dạy con từ lúc còn nằm trong 

thai (thai giáo) nên sanh ra Văn Vương có thánh đức. Vì  thế, kinh Thi 

khen ngợi [Văn Vương] nêu gương đức hạnh từ vợ cho đến anh em, [đức 

ấy]  lan  truyền  ra  cả  nước.  Nhưng  đấy  mới  chỉ  là  luận  theo  phía  Văn 

Vương, chứ nếu bàn về đức của bà Thái Tự100 thì cố nhiên đức ấy cũng 

phụ trợ cho đạo của Văn Vương. Như hai ngọn đèn chiếu lẫn nhau bèn 

càng thấy sáng sủa; hai tay rửa lẫn nhau thì mới được sạch sẽ. Do vậy, 

mới nói:  “Đời thiếu hiền nhân là do cõi đời thiếu hiền mẫu và hiền thê!”  

Ấy là vì vợ có thể ngầm giúp chồng, mẹ có thể dạy con cái từ lúc còn 

trong thai; huống chi mấy năm đầu đời, hằng ngày ở bên mẹ, thân cận 

tấm gương tốt lành, thường được răn dạy, nên tánh tình bị chuyển biến 

mà không biết không hay, có những điều chẳng mong mỏi mà đạt được. 

Tôi thường nói:  “Dạy con gái là cái gốc của việc tề gia trị quốc”.  Lại 



99 Sắt (瑟) là một loại đàn cổ thường đặt nằm ngang khi diễn tấu, hình dáng tương tự 

như đàn Tranh, thân đàn làm bằng gỗ Tử, nhưng có hai mươi lăm dây, mỗi dây có 

một  trục  đỡ  (con  sáo,  hoặc  con  nhạn)  có  thể  di  chuyển  được  nhằm  điều  chỉnh  độ 

căng của dây đàn. Loại đàn này thịnh hành cho đến cuối đời Đường thì hầu như rất 

hiếm thấy sử dụng! Cầm (琴) tức là cổ cầm (còn gọi là Dao Cầm, hoặc Thất Huyền 

Cầm), là một loại đàn hơi giống như đàn Sắt, nhưng chỉ có bảy dây, thân bằng gỗ 

Ngô Đồng, âm thanh trầm ấm, lan xa, chứ không lảnh lót, réo rắt như đàn Sắt. Hai 

loại đàn này thường được dùng để hòa tấu chung với nhau, nên thường dùng để ví 

cho tình chồng vợ. 

100 Thái Tự là vợ của Văn Vương 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 193 

thường  nói:   “Quyền  trị  quốc  bình  thiên  hạ,  hàng  nữ  nhân  chiếm  quá 

 nửa” , chính là vì ý này vậy.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên,  quyển  4,  Nêu  tỏ  ý  nghĩa  ẩn  tàng  về  hành  trạng  của  Phùng  Bình  Trai  Nghi 

 Nhân101)  

* Dạy con cái phải bắt đầu từ căn bản. Cái căn bản vừa nói đó chính 

là hiếu với cha mẹ, giúp đỡ mọi người, nhẫn nhục, tận tụy, lấy thân làm 

gương, lấy đức làm khuôn phép; như nung chảy vàng hay đồng, đổ vào 

khuôn. Khuôn ngay ngắn sẽ đúc ra vật ngay ngắn, khuôn méo mó sẽ đúc 

ra vật méo mó. Lớn - nhỏ, dày - mỏng, trước khi đổ khuôn đã có thể biết 

trước, huống gì lúc đã trút khỏi khuôn! 

Gần đây con người đa phần chẳng biết điều này. Vì thế, những con 

em  có  thiên  tư  đa  số  là  cuồng  vọng,  trái  nghịch;  những  đứa  không  có 

thiên  tư  lại  thành  ra  ương  bướng,  hèn  tệ.  Đó  là  do  lúc  nhỏ  đánh  mất 

khuôn phép, như vàng lỏng rót vào khuôn hư trở thành đồ hư hỏng. Cố 

nhiên vàng là một, nhưng đồ vật lại sai khác một trời một vực!  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ X... ở Vĩnh 

 Gia - 5) 

* Khéo dạy dỗ con cái, khiến cho chúng nó đều là người hiền, mềm 

mỏng, nho nhã, [đấy  mới] quả thật là kẻ giữ vẹn luân thường lớn lao! 

Bởi lẽ, con cái đã đều hiền thiện thì anh em trai, chị em gái, chị em dâu, 

con cháu đều nhìn theo nhau làm lành. Từ đấy [đời nào cũng] nối tiếp 

nhau là người hiền thì người hiền sẽ đông, kẻ xấu sẽ ít. [Do vậy] kẻ xấu 

cũng có thể bị cảm hóa trở thành người hiền, người lành. Nền tảng khiến 

cho thiên hạ thái bình, nhân dân yên vui đều nằm trong sự dạy dỗ con 

cái.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Thần Hiểu 

 Viên)  

* Nữ nhân khi sanh nở thường đau đớn chẳng kham nổi, [nếu] mấy 

ngày chưa sanh rất có thể bị mất mạng. Lại có người sanh xong bị băng 

huyết, đủ mọi nỗi nguy hiểm, và con cái mắc chứng kinh phong chậm 

hay gấp, đủ mọi nỗi nguy hiểm. Nếu nhằm lúc sắp sanh, hãy chí thành 

khẩn thiết niệm ra tiếng rõ ràng   “nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát”,  chớ 

nên niệm thầm trong tâm, bởi niệm thầm tâm lực nhỏ, nên cảm ứng cũng 



101 Nghi Nhân: Thời Minh, Thanh vợ các quan thuộc ngạch Ngũ Phẩm được phong 

là Nghi Nhân. Bà Nghi Nhân này họ Phùng, pháp danh là Bình Trai. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 194 

nhỏ. Lại do lúc ấy dùng sức đẩy đứa con ra, nếu thầm niệm thì rất có thể 

do bế khí mà thành bệnh. 

Nếu chí thành khẩn thiết niệm, chắc chắn chẳng bị đau đớn, khó sanh 

và băng huyết sau khi sanh, đứa con mắc các chứng kinh phong v.v… 

Dẫu cho khó sanh đến tột bậc, người đã sắp chết, hãy nên dạy sản phụ ấy 

và những người chăm sóc chung quanh đều cùng niệm Quán Thế Âm ra 

tiếng,  người  nhà  dẫu  ở  phòng  khác  cũng  đều  có  thể  niệm,  chắc  chắn 

công phu chưa đến một khắc liền được an nhiên sanh nở. 

Ngoại đạo chẳng hiểu lý, chấp chết vào một pháp cung kính, chẳng 

biết căn cứ vào sự để luận lý, đến nỗi những bà cụ niệm Phật coi sanh nở 

là  chuyện đáng sợ, dẫu là  con gái  ruột,  con dâu  [sanh nở]  cũng chẳng 

dám nhìn đến, huống là dám dạy họ niệm Quán Âm ư? Phải biết Bồ Tát 

mang  tâm  cứu  khổ,  lúc  sắp  sanh  tuy  lõa  lồ,  bất  tịnh,  nhưng  là  chuyện 

không thể nào tránh được, chứ không phải là do cố ý luông tuồng, chẳng 

những [niệm Quán Âm khi ấy] không có tội lỗi gì, mà lại còn gieo được 

đại  thiện  căn  cho  cả  mẹ  lẫn  con.  Nghĩa  này  đức  Phật  dạy  trong  kinh 

Dược Sư, chứ không phải là ý kiến ức đoán của tôi, chẳng qua tôi chỉ đề 

xướng mà thôi! (Kinh Dược Sư nói về thệ nguyện công đức Phật Dược Sư, cho 

nên dạy niệm Phật Dược Sư. Nhưng danh hiệu Quán Âm ai nấy đều biết cho nên bất 

tất  phải  niệm  Phật  Dược  Sư,  cứ  niệm  Quán  Âm  cũng  được).  (Ấn  Quang  Pháp  Sư 

 Văn Sao Tục Biên, quyển Thượng, Một Lá Thơ Gởi Khắp)  

* Đối với đạo để cầu con, người ta thường trái nghịch. Ông muốn có 

đứa con thân thể mập mạp, tánh tình hiền thiện, ba thứ phước - huệ - thọ 

đều  trọn  đủ  thì  phải  nghe  theo  lời  tôi  mới  được  thỏa  lòng.  Người  đời 

không có con liền cưới nhiều vợ lẽ, thiếp mọn, thường uống thuốc tráng 

dương, thường ân ái. Đấy chính là cách để chóng chết, chứ không phải là 

phương pháp để cầu con! May  mắn sanh được con thì cũng như trồng 

giống  lúa  lép  hoặc  chẳng  mọc  được,  hoặc  có  mọc  cũng  khó  thể  đơm 

bông kết hạt. 

Điều  quan  trọng  bậc  nhất  là  phải  ngưng  ân  ái,  hoặc  nửa  năm,  tối 

thiểu là một trăm ngày, càng lâu càng hay. Hãy nên nói rõ với vợ, đôi 

bên đều giữ ý niệm này, mỗi người ở khác phòng. Nếu không có nhiều 

phòng, quyết phải nằm giường riêng. Lúc thường ngày trọn chẳng tưởng 

vợ là vợ, hãy nên tưởng như chị em gái, chẳng khởi một tà niệm nào! 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 195 

Đợi tới khi thân được dưỡng sức đầy đủ rồi, đợi cho vợ sạch kinh 

nguyệt, cần phải nhằm lúc tiết trời trong sáng, nhằm ngày lành tháng tốt, 

ăn  nằm  với  nhau  một  đêm,  ắt  sẽ  có  thai.  Từ  đấy  vĩnh  viễn  chấm  dứt 

chuyện ân ái, cho đến khi sanh con tròn một trăm ngày rồi mới có thể 

tiếp tục ân ái. Sau khi vợ thọ thai, nếu ăn nằm một lần, bọc thai sẽ dầy 

thêm một lần, gieo nguy cơ thai độc một lần. Hoặc còn có thể vì lẽ đó 

mà tử cung thường bị mở ra, chắc dễ bị sẩy thai. Những điều kiêng kỵ 

này nhiều người không biết. Dẫu có kẻ biết cũng chẳng chịu tuân theo. 

Vì thế đến nỗi chẳng sanh được con, hoặc con chẳng thành hình được, 

hoặc [sanh ra đứa con] bấy bớt, đoản mạng, chẳng biết do chính mình 

chẳng khéo dụng tâm, ngược ngạo đổ hô vận mạng xui xẻo, ngược ngạo 

biến  ăn  nằm  thành  chuyện  thường  xuyên,  hằng  ngày  cứ  làm,  chẳng  bị 

chết kể ra đã là may mắn lớn! 

Lại phải giữ tấm lòng từ thiện, lợi người, lợi vật. Lợi người lợi vật 

thì  chẳng  nhất  định  cần  đến  tiền,  mà  chỉ  cần  giữ  tấm  lòng  tốt,  nói  lời 

lành, làm chuyện tốt. Phàm những tâm, những lời, những chuyện không 

lợi ích đều chẳng giữ, chẳng nói, chẳng làm! Đầy ắp bụng dạ là một khối 

nguyên khí thái hòa, bừng bừng ý niệm vì chúng sanh. Lại còn phải chí 

thành niệm  “Nam-mô Quán Thế Âm Bồ Tát”  (Hãy nên niệm theo cách 

này),  niệm  càng  nhiều  càng  tốt.  Sáng  -  tối  lễ  bái,  niệm  bao  nhiêu  đó; 

ngoài  ra,  đi  -  đứng  -  nằm  -  ngồi  đều  niệm.  Lúc  đi  ngủ  tuy  vẫn  niệm, 

nhưng  phải  giữ  lòng  cung  kính:  Hãy  nên  mặc  áo  quần,  đừng  nên  trần 

truồng. Hãy nên niệm thầm, chớ nên niệm ra tiếng. Niệm thầm thì nếu 

nhiều chữ sẽ khó niệm, có thể bỏ đi hai chữ Nam Mô, chỉ niệm năm chữ 

Quán Thế Âm Bồ Tát. Chú Bạch Y niệm cũng được, không niệm cũng 

chẳng sao. 

Ông giữ tấm lòng như thế, làm việc vẫn niệm, và bảo vợ cũng giữ 

tấm  lòng  như  thế,  niệm  trong  khi  làm  việc,  cho  đến  khi  sanh  nở  vẫn 

niệm. Lúc đang sanh nở chớ nên niệm thầm, phải niệm ra tiếng. Những 

người săn sóc chung quanh đều nên lớn tiếng niệm giúp cho người ấy. 

Đảm  bảo  không  có  những  chuyện  đau  khổ,  khó  sanh!  Chớ  nên  niệm 

thầm trong khi sanh nở, vì [lúc ấy phải] dùng sức đẩy đứa con ra, nếu 

niệm thầm chắc bị bệnh tổn khí. 

Nữ nhân hễ cấn thai chớ nên nổi nóng. Hễ nổi nóng đùng đùng sẽ bị 

sẩy thai; cũng như tánh tình ngang ngược, hung dữ ấy sẽ truyền qua đứa 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 196 

con khiến cho tánh tình nó trở thành hung ác. Thêm nữa, khi cho con bú, 

ắt phải tâm bình khí hòa. Nếu nổi nóng đùng đùng, sữa liền biến thành 

chất  độc. [Trẻ bú sữa ấy] nặng là chết ngay, nhẹ là nửa ngày hay  một 

ngày sau mới chết, quyết chẳng có trường hợp nào không chết! Nếu hơi 

nổi đóa thì chất độc ít, tuy con chẳng chết cũng sẽ sanh bệnh. Vì thế, con 

cái của nữ nhân ưa nổi đóa bị chết nhiều lắm, bệnh tật nhiều lắm! Chính 

mình cho con bú hoặc mướn vú em cho con bú đều giống như nhau. Hễ 

nổi nóng đùng đùng, muôn vàn chớ nên cho trẻ bú, trong lúc ấy phải nên 

buông xuống. Đợi cho tâm bình khí hòa, qua nửa ngày rồi mới cho bú. 

Lúc cho bú, trước hết phải vắt sữa ra chừng nửa chén trà đổ đi, lau 

chùi đầu vú  rồi  mới cho  trẻ bú  [thì  trẻ]  sẽ  không bị  họa  ương  gì.  Nếu 

trong  tâm  vẫn  nóng  giận  bừng  bừng  thì  cả  ngày  hôm  ấy  cũng  không 

được cho trẻ bú. Cho bú thì trẻ không chết cũng bị bệnh nặng! Chuyện 

này sách y học xưa nay đều chưa chỉ rõ. Gần đây, do từng trải, tôi mới 

biết mối họa này! 

Nữ nhân từ nhỏ phải học tánh nhu hòa, khiêm tốn; sau này sanh con 

ắt nó dễ tính, ắt hiền lành, ắt chẳng bị chết, ắt chẳng đổ bệnh. Phàm con 

cái chết từ lúc bé hay bệnh tật quá nửa là do mẹ nổi nóng mà ra, chỉ có 

một số ít là do chính số mạng nó phải chết sớm. Thiên hạ xưa nay do sữa 

độc  giết  hại  con  trẻ,  chẳng  biết  bao  nhiêu  Hằng  hà  sa  số,  chẳng  đáng 

buồn ư? Do ông làm vui lòng cha mẹ nên tôi nói tường tận với ông. Hãy 

nên  khuyên  mẹ  ông  ăn  chay  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Ông  và 

vợ ông cũng đều nên như thế.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 2, 

 Thư trả lời cư sĩ Trương Đức Điền - 1)  

2. Khuyên nên sống trong cõi trần học đạo  

*  Sống  trong  cõi  trần  học  đạo, tu  chân ngay  trong  cõi  tục, chính  là 

chuyện đạt nhân danh sĩ lẫn ngu phu, ngu phụ đều có thể làm được. Hãy 

gắng sức tu trì. Do tại gia có đủ mọi hệ lụy, hãy nên coi [những hệ lụy 

ấy]  như  những  lời  cảnh  tỉnh102,  hãy  sanh  cái  tâm  chán  lìa lâu dài, ngõ 

hầu  sẽ  dài  lâu  nuôi  lớn  cái  tâm  ưa  thích,  lấy  bệnh  làm  thuốc,  biến  tắc 

thành  thông,  trên  chẳng  khiến  cho  mẹ  phải  thở  than,  dưới  chẳng  khiến 



102 Nguyên văn “đương đầu bổng hát”: Tông  Lâm  Tế dùng  gậy đánh, tiếng hét để 

khai ngộ. Nên “đương đầu bổng hát” cũng có nghĩa là nhân duyên, cảnh tượng giúp 

mình tỉnh giác. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 197 

cho  gia đình  riêng  của  mình  mất  nơi nương  tựa, lại  còn khiến  cho hết 

thảy mọi người do cùng thấy nghe bèn được tăng trưởng lòng tin thanh 

tịnh, còn vui nào bằng?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, 

 quyển 2, Thư gởi cư sĩ Châu Quần Tranh - 5)  

* Nhưng người sống trong thế gian chẳng thể không làm gì, phải tận 

tình, tận phận, quyết chẳng mong ngóng ra ngoài bổn phận, trách nhiệm. 

Sĩ, nông, công, thương, ai nấy chăm chú nơi cái nghề của mình để làm 

cái  gốc  nuôi  thân,  nuôi  gia  đình,  tùy  phận,  tùy  sức  chấp  trì  Phật  hiệu, 

quyết  chí  cầu  sanh.  Phàm  những  việc  lành  sức  mình  có  thể  làm  được, 

bèn bỏ ra tiền của, hoặc giúp lời nói, ra sức tán trợ. Nếu không làm được 

như thế bèn phát tâm tùy hỷ thì cũng là công đức. Dùng những điều này 

để  vun  trồng  phước  điền,  tạo  thành  Trợ  Hạnh  vãng  sanh.  Như  thuận 

nước giương buồm, lại thêm lèo lái, đến được bến bờ chẳng càng nhanh 

hơn ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời 

 cư sĩ X… ở Ninh Ba)  

* Nói đến chuyện vun bồi công đức thì mở mang tri thức cho người 

khác là bậc nhất. Hiện thời Tăng Quảng Văn Sao đã sắp chữ xong xuôi, 

nhưng vẫn chưa kết thúc. Nếu lệnh đệ chịu bỏ tiền in bao nhiêu bộ để tự 

mình  thí  tặng  ngõ  hầu  hết  thảy  những  người  đọc  [Văn  Sao]  đều  biết 

nguyên  do  vãng  sanh  Tịnh  Độ;  đem  công  đức  ấy  để  làm  bằng  khoán 

vãng sanh cho cha, lại thêm chí thành, ắt sẽ được như nguyện, sẽ có lợi 

ích công đức chân thật nhất.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 3, 

 Thư trả lời cư sĩ Từ Úy Như) 

*  Nếu  là  bậc  đại  thông  gia  thì  Thiền  Tịnh  song  tu,  nhưng  phải  lấy 

Tịnh Độ làm chánh. Nếu là hạng người bình thường, cũng bất tất phải 

nghiên cứu rộng rãi các kinh luận sâu xa, uyên áo, chỉ nên đừng làm các 

điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện,  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương  là  được  rồi!  Những  người  này  chẳng  bỏ  nghiệp  tại  gia  nhưng 

kiêm tu pháp xuất thế. Tuy dường như là bình thường không kỳ lạ gì, 

nhưng lợi ích chẳng thể nghĩ bàn! Ấy là  vì ngu phu, ngu phụ cắm cúi 

niệm Phật liền sẽ ngầm thông Phật trí, thầm hợp đạo mầu, so với những 

bậc đại thông gia dò đoán, suy lường, suốt ngày thần thức miệt mài trong 

vòng phân biệt, thì lợi ích càng nhiều hơn.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Tạ Thành Minh)  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 198 

* Luận về tài năng của các hạ, hãy nên theo như những gì Quang đã 

nói thì lợi ích sẽ lớn  lắm. Nếu  không, hãy  chọn  lấy  một  chỗ vắng  lặng 

kín đáo để tận lực tu Tịnh nghiệp, đem học vấn, văn chương đã đạt được 

trước kia vứt ra ngoài Đông Dương đại hải, nghĩ mình vốn là một kẻ vô 

tri vô thức, trong tâm chẳng sanh phân biệt, ngày đêm sáu thời chuyên trì 

một câu hồng danh thánh hiệu. Nếu có thể chết sạch được cái tâm mong 

ngóng,  ắt  sẽ  đích  thân  thấy  được  bản  lai  diện  mục!  Từ  đấy,  dựng  cao 

pháp tràng, khiến cho hết thảy mọi người đều cùng trở về biển pháp Tịnh 

Độ, sống làm bậc thánh bậc hiền, chết dự vào hội Liên Trì thì mới chẳng 

phụ  sở  học  ấy,  mới  là  bậc  đại  trượng  phu  chân  Phật  tử  vậy!  (Ấn  Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Diệp Ngọc Phủ)  

* Như Lai thuyết pháp hằng thuận chúng sanh. Gặp cha nói về Từ, 

gặp con nói đến Hiếu, ngoài tận hết nhân luân, trong tiêu tình lự103, ngõ 

hầu khôi phục chân tâm vốn có. Đấy gọi là đệ tử Phật, nào phải luận trên 

đầu tóc? Nương theo tâm lành ấy, dốc tận sức học đạo, tu hiếu đễ để cảm 

hóa xóm giềng, lập trai giới hòng giết - trộm ngầm tiêu, nghiên cứu kinh 

luận Tịnh Độ hòng biết đạo trọng yếu thoát khổ. 

Thọ trì  An  Sĩ  Toàn Thư  sẽ biết khuôn  mẫu tốt lành để  an  cõi  đời. 

Đem pháp môn Tịnh Độ khuyến dụ cha mẹ, đem pháp môn Tịnh Độ dạy 

cho con cái và những người thân quen. Phải nên vì sanh tử đại sự mà đau 

đáu xót thương thân sau của ta. Bất tất phải chọn riêng một chỗ [để lánh 

mình tu tập]! Gia đình chính là đạo tràng, lấy toàn bộ cha mẹ, anh em, 

vợ con, bằng hữu, thân thích làm pháp quyến, tự hành, dạy người, miệng 

khuyên,  thân  làm  gương,  khiến  họ  cùng  được  về  cõi  Tịnh,  cùng  thoát 

vòng  khổ,  đáng  gọi  là  bậc  cao  tăng  để  tóc,  là  Phật  tử  tại  gia  vậy!  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Lâm Giới Sanh 

 - 1)  

* Lại đừng nói nhà mình bần hàn, chẳng thể rộng tích âm đức, rộng 

hành phương tiện. Phải biết: Ba nghiệp thân - miệng - ý đều ác thì không 

ác nào lớn hơn. Nếu như ba nghiệp đều thiện thì không gì tốt lành lớn 

lao  hơn!  Đối  với  kẻ  ngu  không  tin  nhân  quả,  chẳng  tin  tội  phước  báo 

ứng, ương bướng cứng đầu, hãy theo những gì An Sĩ Toàn Thư đã giảng 

mà diễn nói khiến cho họ bắt đầu dần dần tin nhân quả, lần hồi sẽ tin sâu 

Phật  pháp,  cuối  cùng  được  vãng  sanh  Tây  Phương,  liễu  sanh  thoát  tử. 



103 Tình lự: Những mối suy nghĩ, lo lắng do phân biệt chấp trước. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 199 

Một  người  như  thế  công  đức  còn  vô  lượng  vô  biên,  huống  chi  nhiều 

người. Nhưng chính mình phải tận lực thực hành không sai sót thì mới 

hòng  cảm  hóa  người  chung  quanh.  Vợ  con  mình  nếu  tin  nhận,  phụng 

hành, người khác nhìn vào bắt chước làm lành, há có phải vì nhiều của 

cải ư?  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời 

 cư sĩ Cao Thiệu Lân - 1)  

* Đức Phật là Đại Y Vương, trị khắp các bệnh nơi thân và tâm của 

chúng sanh. Y sĩ trong thế gian chỉ trị được cái thân, dẫu cho y thuật cao 

siêu, xét đến kết quả thì trọn chẳng có ích gì cho thần thức của người 

bệnh ấy. Ông đã quy y Tam Bảo, phát Bồ Đề tâm, trị bệnh cho người ta, 

thì trong lúc trị thân bệnh, hãy nên kèm vào cách trị tâm bệnh. Vì sao nói 

vậy? Phàm những bệnh ngặt nghèo nguy hiểm, phần lớn là do sát nghiệp 

trong đời trước hay trong đời này tạo thành, nhưng người có bệnh ắt phải 

đoạn tuyệt chuyện ăn nằm mới chóng lành bệnh. Muốn giảm sát nghiệp 

trong đời trước hay trong đời hiện tại, phải kiêng giết ăn chay. 

Lại còn phải chí thành niệm Phật và niệm Quán Âm, ắt bệnh sẽ mau 

được  lành,  vừa  vun  bồi  đức,  vừa  gieo  thiện  căn.  Nếu  là  bệnh  do  oán 

nghiệp thì ngoại trừ cách này ra, chắc chắn khó thể lành bệnh. Người ấy 

và cha mẹ, vợ con trong nhà do tâm gấp rút mong được lành bệnh, chưa 

chắc không chịu hành theo. Nếu họ chịu hành theo, sẽ gieo được thiện 

căn xuất thế. Từ đây sanh tâm chánh tín, sau này chắc sẽ do vì điều này 

mà liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, đối với người ấy và đối với 

ông đều có lợi ích to lớn! 

Đối với chuyện đoạn dục, hãy nên coi đó là cách trọng yếu bậc nhất 

để trị bệnh. Bất luận nội chứng hay ngoại chứng, bệnh chưa được lành 

lặn  vẹn  mười,  muôn  vàn  chớ  nên  dính  đến  chuyện  ăn  nằm.  Hễ  nhiễm 

vào chuyện ăn nằm, bệnh nhẹ sẽ thành nặng, bệnh nặng có thể bị chết 

ngay,  hoặc  chẳng  chết  liền  nhưng  đã  trở  thành  cái  nhân  ắt  phải  chết. 

Muốn chẳng bị chết, cũng thật khó khăn lắm! Dẫu cho không chết, chắc 

là trở thành kẻ bấy bớt, tàn phế, chắc chắn khó thể giữ được sức khỏe. 

Chẳng  biết  là  do  chính  mình  chẳng  khéo  dưỡng  sức,  lại  đổ  hô  “y  sĩ 

chẳng có bản lãnh thật sự!” 

Bất  luận  nam  hay  nữ  (đối  với  gái  trinh  và  bà  góa  thì  chẳng  nên  nói,  còn 

những người khác thì không ngại gì), đều nên thẳng thừng, đanh gọn, nói rõ 

chuyện lợi - hại để bệnh họ dễ được lành, nhờ đấy cái danh của ông cũng 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 200 

được rạng rỡ. Thông thường y sĩ chỉ biết trị bệnh, chẳng nói đến chuyện 

kiêng kỵ cho căn bệnh, huống là chịu dạy người ta sửa lỗi hướng thiện 

để vun đức tích phước ư? Đấy chính là tâm hạnh của kẻ bán hàng rong 

chỉ mong cầu lợi ngoài đường, ngoài chợ, chứ không phải là tâm hạnh 

cứu  vớt  người,  khiến  cho  cõi  đời  đều  được  sống  lâu,  huống  là  có  thể 

khiến cho người ta do bệnh tật sẽ được vô thượng lợi ích “sống thì dự 

vào bậc thánh hiền, mất đi trở về cõi Cực Lạc” ư! 

Cổ nhân nói:  “Bất vi lương tướng, tất vi lương y”  (Chẳng làm vị tể 

tướng giỏi thì làm thầy thuốc giỏi). Do vậy, gọi vị y sĩ là  “đại quốc thủ”.  

Trong thế gian, y sĩ danh phận đã cao tột bậc, nếu kiêm dùng Phật pháp, 

nhờ vào đó để độ chúng sanh, hành Bồ Tát đạo, thật là nghề nghiệp quan 

trọng nhất trong hết thảy các nghề. Do con người trong khi bệnh hoạn, 

được nghe một y sĩ chẳng chuyên cầu lợi, có chí mong lợi người, phát 

Bồ  Đề  tâm  bảo  ban,  ắt  có  thể  khiến  cho  bệnh  được  lành  thì  tự  mình 

chẳng thể sanh lòng chánh tín hành theo ư? Muốn gây lòng tin nơi người 

khác, chớ nên tính toán [bệnh nhân sẽ] tạ lễ nhiều hay ít rồi sanh phân 

biệt. Nếu với kẻ giàu bèn tích cực chữa trị, với người nghèo chỉ đãi bôi 

cho xong chuyện, lâu ngày người ta sẽ vì y sĩ hám lợi mà khinh thường, 

dẫu có nói những câu tạo lợi ích cho kẻ khác, người ta cũng chẳng tin 

theo. 

Lại hãy nên gặp cha nói từ, gặp con nói hiếu, anh nhường, em kính, 

chồng hòa, vợ thuận, chủ nhân từ, tớ trung thành và nhân quả báo ứng 

thấu  suốt  ba  đời  (quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai),  sanh  tử  luân  hồi  trong  sáu 

nẻo. Hễ có thể nói được với ai thì chẳng ngại gì hữu ý vờ như vô ý nhàn 

đàm, khiến cho người nghe dần dần mở mang tâm địa, biết sanh tử luân 

hồi đáng sợ, may là có pháp để liễu sanh thoát tử! Người làm được như 

vậy thì thật sự có thể gọi là “dùng pháp thế gian để hành Phật pháp, dùng 

trị bệnh nơi thân để chữa bệnh nơi tâm!”  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục 

 Biên, quyển Thượng, Thư gởi cư sĩ Mã Tinh Tiều)  

* Hết thảy chúng sanh do dâm dục mà sanh. Con phát tâm giữ lòng 

Trinh tu hành, cần phải nỗ lực. Nếu có những thứ tình niệm ấy khởi lên, 

hãy nghĩ đến núi đao, rừng kiếm, vạc dầu, lò than, đủ mọi nỗi khổ trong 

địa ngục, tự nhiên  bao nhiêu ý niệm đã dấy lên sẽ lập tức bị tiêu diệt. 

Thường thấy bao nhiêu thiện nữ thoạt đầu phát tâm giữ lòng trong trắng 

chẳng  xuất  giá,  sau  đấy  do  tình  niệm  phát  khởi,  chẳng  thể  kìm  mình 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 201 

được, liền cùng kẻ khác làm chuyện cẩu thả. Nhưng hễ đã không gìn giữ 

một  lần,  sẽ  như  nước  xoáy  thủng  đê,  từ  đấy  chảy  tràn  lan,  vĩnh  viễn 

chẳng thể quay về chánh đạo được, thật đáng đau tiếc! Hãy nên tự châm 

chước, có thể giữ được thì giữ chắc đến tột cùng. Nếu không, xuất giá 

theo chồng chính là cương thường do thiên địa thánh nhân và con người 

đã lập ra, cố nhiên chẳng phải là không nên.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời nữ cư sĩ Trần Liên Anh)  

*  Nếu  muốn  dựa  vào  thức  ăn  để  bồi  bổ  thì  người  ăn  chay  nên  ăn 

nhiều lúa mạch. Sức [bồi bổ] của lúa mạch cao hơn sức bổ dưỡng của 

gạo không biết mấy lần. Quang ăn ròng mì thì tinh thần tráng kiện, khí 

lực sung túc, tiếng nói to rõ. Ăn gạo chỉ no bụng, chứ không có hiệu quả 

như thế. So với sâm, lúa mạch có sức bổ dưỡng còn cao hơn gấp mấy 

lần. Dầu mè Đại Ma104 cũng bổ dưỡng cho con người; dầu mè Tiểu Ma 

do  bị  chưng  cho  đặc  sánh  lại  nên  sức  bổ  dưỡng  mất  đi  một  nửa!  Con 

người chỉ biết quý mùi hương, chứ thật ra đấy là mùi của dầu bị cháy! 

Hạt sen, Quế Viên, Hồng Táo, Khiếm Thực, Ý Mễ105 đều có thể dùng để 



104 Nguyên văn “ma du” tức là dầu mè, do cách chế biến khác biệt mà chia thành hai 

loại:  

1) Đại Ma (dầu chưa tinh chế): Tức hạt mè đem ép lấy dầu bằng cối đá, loại bỏ xác 

mè. Loại dầu này có mùi thơm rất nhẹ, màu nhạt, gần như trong suốt, chủ yếu dùng 

để làm bánh. 

2) Tiểu Ma (dầu mè tinh chế, còn gọi là Hương Du): Mè được xay bằng máy nên xác 

mè gần như vụn nát. Dầu ép ra có chứa nhiều tạp chất (nhất là xác mè), nên phải tinh 

luyện  bằng  cách  chưng  nước  nóng:  Dầu  mè  thô  được  đổ  vào  một  nồi  đựng  nước 

nóng 80 độ C để váng dầu nổi lên mặt nước, tạp chất chìm xuống đáy. Gạn lấy váng 

dầu ấy rồi tiếp tục đun nhẹ cho nước bốc hơi, dầu  đặc lại. Loại dầu này rất thơm, 

màu sắc gần từ vàng trong cho đến vàng sậm, thường dùng để xào nấu. 

105 Quế Viên (Dimocarpus Longan) còn gọi là Long Nhãn, Á Lệ Chi, hay Yến Noãn. 

Vị thuốc Nhãn Nhục chính là phần thịt của loại nhãn này. 

Hồng Táo (Ziziphus Jujuba): Ta thường gọi là “táo Tàu”, để phân biệt với táo Tây 

(bôm, apple). Trái to nhất bằng ngón chân cái, khi chín ngả dần sang màu đỏ nâu. 

Thường được phơi khô để dùng trong các toa thuốc bổ của Đông Y với tên gọi là Đại 

Táo. Nhân của hạt táo này cũng được dùng để làm thuốc. 

Khiếm Thực (Euryale Ferox Salisb), còn gọi là Kê Đầu, là một loại thực vật thuộc họ 

Súng (có sách  giảng Khiếm Thực chính  là  củ Súng, nhưng  căn  cứ trên  hình  chụp, 

miêu tả, nó chỉ giống với hoa Súng bên ta, chứ không hoàn toàn tương đồng). Phần 

củ  thường  mập  ngắn,  có  rễ  trắng,  lá  có  hình  thuôn  tròn,  màu  xanh  đậm,  mặt  dưới 

màu tía, nổi gân rất rõ, gần như hình trái tim, nổi trên mặt nước chứ không vươn khỏi 

mặt  nước  như  lá  sen.  Kích  thước  của  lá  khá  to,  có  lá  to  đến  1m30.  Hoa  sắc  tía, 

thường nở vào khoảng Hạ - Thu, chỉ nở vào ban đêm, mỗi búp hoa có bốn cánh đài, 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 202 

bồi bổ. Há cứ phải cần tới huyết nhục mới bồi bổ được ư? Nói chung, 

sức bổ dưỡng đều chẳng lớn bằng lúa mạch.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

 Tam Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Thái Khế Thành - 1) 



rất  nhiều  cánh  hoa,  trông  từa  tựa  như  hoa  Súng,  nhưng  đẹp  hơn.  Phần  làm  thuốc 

chính là phần củ. Đông Y cho rằng Khiếm Thực có tác dụng bồi bổ thận tạng, khiến 

cho tinh dịch đậm đặc hơn, bổ tỳ, chống tiêu chảy. Vị thuốc này chủ yếu dùng chữa 

các chứng bịnh di tinh, hoạt tinh, bạch đái, tỳ hư, đi tiểu lắt nhắt v.v…. 

Ý Mễ chính là Ý Dĩ (Coix Lacryma-jobi) là một loại cỏ, lá như lá cỏ tranh, có nhiều 

hạt nhỏ, màu trắng. Hạt Ý Dĩ thường được tin là có tác dụng bồi bổ bao tử, lợi tiểu, 

trị bệnh phong thấp, nhức gân, giải nhiệt v.v… Nó thường được nấu chung với Long 

Nhãn,  Phổ  (Thổ)  Tai,  sương  sa  (rau  câu)  v.v…  thành  một  món  giải  nhiệt  thường 

được biết với tên gọi Sâm Bổ Lượng. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 203 

X. Tiêu Ưng Độc Điển Tịch (Liệt kê những sách vở nên đọc)  

* Mở bày rộng lớn nguyện luân, minh thị sâu xa duyên khởi thì chỉ 

có  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Chuyên  xiển  dương  pháp  quán,  dạy  thêm  về 

nhân vãng sanh thì chỉ có Thập Lục Quán Kinh. Hai kinh nói trên pháp 

môn rộng lớn, đế lý tinh vi, kẻ độn căn đời Mạt thật khó được lợi ích. 

Tìm một bản kinh văn tự đơn giản, nghĩa lý phong phú, chữ nghĩa gọn 

ghẽ, lý dồi dào, thích hợp khắp ba căn, chín pháp giới cùng tuân phụng, 

tu tập dễ, thành công cao, dùng sức ít mà được hiệu quả nhanh chóng, 

dốc sức tu một hạnh mà viên thành vạn đức, khiến cho cái tâm tu nhân 

nhanh chóng khế hợp quả giác thì chỉ có Phật Thuyết A Di Đà Kinh mà 

thôi! 

Ấy  là  vì  vừa  nghe  “y  báo,  chánh  báo  trang  nghiêm,  thượng  thiện 

nhân cùng nhóm hội” thì lòng tin thật sự sẽ nẩy sanh, nguyện thiết tha sẽ 

phát, ắt sẽ có cái thế cuồn cuộn như sông ngòi không sao ngăn được! Từ 

đấy, khăng khắng gìn giữ, chấp trì vạn đức hồng danh, niệm đâu chú tâm 

vào đó cho đến khi nhất tâm bất loạn. Làm được như vậy thì trong đời 

này đã dự vào dòng thánh, lâm chung theo Phật vãng sanh, khai tri kiến 

Phật, cùng được thụ dụng như Phật. 

Do vậy, biết rằng: Một pháp Trì Danh chứa đựng trọn vạn hạnh, toàn 

sự  chính  là  lý,  toàn  vọng  chính  là  chân,  nhân  tột  biển  quả,  quả  thấu 

nguồn nhân, thật có thể gọi là  “đường tắt để trở về nguồn, là môn trọng 

 yếu để nhập đạo”  vậy!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, 

 quyển 3, Lời tựa in lại Phật Thuyết A Di Đà Kinh)  

* Kinh A Di Đà có bản Yếu Giải do đại sư Ngẫu Ích soạn, lý sự đều 

đạt đến tột bậc, là bản chú giải bậc nhất kể từ khi Phật đã giảng kinh này. 

Hay khéo, xác đáng cùng cực, quả thật dẫu cổ Phật tái sanh nơi đời chú 

giải lại kinh này cũng không thể hay hơn được! Chớ có xem thường, hãy 

nên tin nhận kỹ càng. Kinh Vô Lượng Thọ có bản sớ giải của pháp sư 

Huệ Viễn đời Tùy, giải thích ý nghĩa theo kinh văn rất trong sáng, gãy 

gọn.  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh  có  bản  Tứ  Thiếp  Sớ  của  hòa 

thượng Thiện Đạo, do muốn độ khắp ba căn nên đa phần Ngài ước theo 

sự tướng mà phát huy.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, 

 quyển 1, Thư gởi nữ sĩ Từ Phước Hiền)  

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 204 

* Cổ nhân muốn cho cả cõi đời cùng tu nên đem kinh A Di Đà xếp 

vào khóa tụng hằng ngày. Do kinh này lời lẽ ngắn gọn, nghĩa lý phong 

phú, hành giản dị mà hiệu quả nhanh chóng, nên bậc hoằng pháp đại sĩ 

chú sớ, tán dương, từ xưa đến nay không biết bao nhiêu mà kể! Trong số 

ấy, tìm lấy bản thật rộng lớn, thật tinh vi thì không gì bằng bộ Sớ Sao 

của ngài Liên Trì. Còn bản thẳng chóng, quan trọng, hay khéo thì không 

gì bằng bộ Yếu Giải của ngài Ngẫu Ích. U Khê pháp sư106 nắm giữ pháp 

ấn Đế Quán Bất Nhị của Thiên Thai Giáo Quán, soạn bộ Lược Giải Viên 

Dung Trung Đạo Sao, lý cao sâu nhưng hàng sơ cơ vẫn hiểu được, văn 

lưu loát, thông đạt, khiến người tu lâu đều khâm phục.  (Ấn Quang Pháp Sư 

 Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 3, Lời tựa khắc lại cuốn Di Đà Lược Giải 

 Viên Trung Sao, khuyên nên thọ trì)  

*  Phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  của kinh  Hoa  Nghiêm, dùng  mười 

đại  nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc.  Đọc  phẩm  này  sẽ  biết  pháp  Niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương chính là bước cuối cùng để thành Phật trong 

một đời của kinh Hoa Nghiêm, là phương tiện tối thắng để tự lợi lúc tu 

nhân, để lợi tha khi đã chứng quả của mười phương tam thế chư Phật. 

 (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên,  quyển  2,  Thư  trả  lời  cư  sĩ 

 Bao Hữu Vũ)  

* Phần cuối quyển năm kinh Lăng Nghiêm, tức chương Đại Thế Chí 

Bồ Tát, chính là phần khai thị tối thượng của Tịnh tông. Chỉ riêng một 



106 Ngài U Khê là một vị cao tăng thuộc tông Thiên Thai. Sanh vào năm 1554 nhằm 

đời  Gia  Tĩnh  nhà  Minh,  là  người  huyện  Tây  An,  phủ  Cù  Châu,  tỉnh  Chiết  Giang, 

pháp tự Vô Tận, pháp hiệu Hữu Môn. Lúc nhỏ lễ ngài Hiền Ánh Am thiền sư xin thế 

độ, sau theo ngài Bách Tùng Chân Giác nghe giảng kinh Pháp Hoa, học Thiên Thai 

Giáo Quán Tông. Năm  1582, nhân hỏi  ngài  Bách Tùng về  yếu chỉ  đại  định,  bị Sư 

trừng mắt nhìn, đột nhiên khế ngộ. Ngài Bách Tùng bèn truyền cho kim vân tử ca-sa. 

Năm Vạn Lịch 15 (1587), về trụ tích tại chùa U Khê Cao Minh trong núi Thiên Thai, 

giảng dạy học trò, nghiên cứu, tu tập Thiền và Tịnh Độ. Thế gian gọi Ngài là U Khê 

Đại Sư từ đó. Sư thường tu các pháp sám Pháp Hoa, Đại Từ, Kim Quang Minh, Di 

Đà, Lăng Nghiêm v.v… Mỗi năm cử hành pháp hội tu bốn thứ tam-muội, luôn đem 

thân làm gương đốc suất đại chúng. Khi Ngài đang giảng pháp, đại chúng chợt nghe 

có tiếng nhạc trời réo rắt, Sư biết đã đến lúc, giảng xong, bèn viết năm  chữ “Diệu 

Pháp  Liên  Hoa  Kinh”,  lớn  tiếng  xướng  tựa  đề  kinh  hai  lượt,  rồi  nghiễm  nhiên  thị 

tịch, thọ 75 tuổi. Ngài còn để lại các tác phẩm Tịnh Độ Sanh Vô Sanh Luận, Lăng 

Nghiêm  Kinh Huyền Nghĩa, Tánh Thiện Ác  Luận, A Di Đà Kinh  Lược  Giải  Viên 

Trung  Sao,  Duy  Ma  Kinh  Vô  Ngã  Sớ,  Thiên  Thai  Truyền  Phật  Tâm  Ấn  Ký  Chú, 

Tịnh Độ Pháp Ngữ, Thiên Thai Sơn Phương Ngoại Chí, Quán Kinh Đồ Tụng. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 205 

chương này đã có thể sánh cùng bốn kinh Tịnh Độ thành năm kinh.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở 

 Vĩnh Gia - 4) 

* Sách Tịnh Độ Thập Yếu là do Ngẫu Ích đại sư dùng con mắt Kim 

Cang, từ các sách xiển dương Tịnh Độ chọn lấy những quyển khế lý khế 

cơ cùng tột không còn thêm gì được nữa. Thứ nhất là Di Đà Yếu Giải do 

chính đại sư tự chú thích, văn uyên thâm nhưng dễ hiểu, lý viên đốn duy 

tâm, không còn gì tuyệt diệu hơn, hãy nên thường nghiên cứu! Còn chín 

tác phẩm sau không cuốn nào chẳng lý viên mãn, từ hay khéo, khế hợp 

thời cơ sâu xa. Tuy chưa chắc có thể hoàn toàn hiểu rõ từng cuốn, nhưng 

mỗi lần đọc đều giống như uống tiên đơn, lâu ngày chầy tháng xác phàm 

sẽ thành cốt tiên vậy! (Đây là nói ví von pháp môn mầu nhiệm, chẳng được hiểu 

lầm là thành tiên!).  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, 

 Thư gởi nữ sĩ Từ Phước Hiền)  

* Sách Pháp Uyển Châu Lâm (một trăm quyển. Chùa Thiên Ninh ở Thường 

Châu phân thành ba mươi tập)  bàn luận chi tiết về nhân quả, Lý - Sự cùng 

nêu,  rành  mạch  phân  minh.  Đọc  đến  khiến  người  không  lạnh  mà  rét 

buốt;  dẫu  ở  trong  nhà  tối,  phòng  kín  thường  như  đối  trước  Phật,  trời, 

chẳng dám chớm một tí ác niệm. Thượng trung hạ căn đều được lợi ích, 

trọn chẳng đến nỗi lầm lẫn đường nẻo, chấp lý phế sự, rớt vào thói tệ 

thiên lệch, tà vạy, cuồng vọng  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh 

 Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Thái Bá Thành - 1) 

*  Long  Thư  Tịnh  Độ  Văn  đoạn  nghi  khởi  tín,  phân  môn  chia  loại, 

chia chẻ pháp môn tu trì thành từng điều cặn kẽ, là cuốn sách kỳ diệu 

bậc nhất để dẫn dụ sơ cơ. Nếu muốn lợi khắp hết thảy, chẳng thể không 

khởi đầu từ sách này.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, 

 quyển 1, Thư gởi nữ sĩ Từ Phước Hiền)  

* Cuốn Kính Trung Kính Hựu Kính107 (Đường tắt hơn hết trong số 

các con đường tắt) tuyển chọn lấy yếu nghĩa của các nhà, phân môn chia 



107  Kính  Trung  Kính  Hựu  Kính:  là  tác  phẩm  của  Trương  Sư  Thành  thời  Minh. 

Trương  Sư  Thành  tự  là  Tâm  Hữu,  hiệu  Lan  Chử,  người  Quy  An,  Hồ  Châu.  Cha 

mộng thấy mặt trời chiếu vào cửa sổ, tỉnh dậy thì thấy Sư Thành được sanh ra. Ông 

thờ cha hiếu có tiếng, đỗ đạt từ lúc nhỏ, đảm nhiệm việc trấn giữ biên cương. Khi 

làm tuần vũ tỉnh Giang Tô, thấy người địa phương sát nghiệp nên nhiều lần ban cáo 

thị  khuyên  kiêng  sát  sanh,  nghiêm  cấm  bắt  cá.  Trong  dinh  ông  không  tiệc  tùng, 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 206 

loại, khiến cho người đọc chẳng phí nhiều công sức xem đọc, tiến thẳng 

vào chỗ uyên áo của Tịnh Độ. Sách này có lợi ích rất lớn cho kẻ sơ cơ. 

 (Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng  Quảng  Chánh  Biên,  quyển  2,  Thư  gởi  cư  sĩ 

 Trương Vân Lôi - 2)  

*  Tập  một,  hai,  ba,  bốn  của  Cao  Tăng  Truyện,  Cư  Sĩ  Truyện,  Tỳ 

Kheo Ni Truyện, Thiện Nữ Nhân Truyện, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục đều 

ghi chép những lời lẽ, hành vi tốt đẹp của cổ đức. Đọc đến tâm sẽ tự vui 

sướng ngưỡng mộ, trọn chẳng đến nỗi được chút ít đã cho là đủ, tự cam 

phận ở nơi hèn kém, mất mát lớn lao. Hoằng Minh Tập, Quảng Hoằng 

Minh  Tập,  Đàm  Tân  Văn  Tập,  Chiết  Nghi  Luận,  Hộ  Pháp  Luận,  Tam 

Giáo Bình Tâm Luận, Tục Nguyên Giáo Luận, Nhất Thừa Quyết Nghi 

Luận đều là những sách hộ trì giáo pháp. Đọc đến chẳng bị ma tà, ngoại 

đạo mê hoặc, lại còn phá được thành lũy tà kiến của chúng. Những sách 

này đọc đến có thể làm cho chánh kiến kiên cố, có thể hỗ trợ chứng minh 

cho kinh giáo. Chớ nói mình nhất tâm duyệt kinh, gác những sách ấy ra 

ngoài không hỏi tới, kẻo tri kiến sai biệt chẳng mở mang, gặp địch ắt bị 

đánh bại nhục nhã vậy.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, 

 quyển 1, Thư gởi cư sĩ X... ở Vĩnh Gia) 

* An Sĩ Toàn Thư giác thế, mở mang trí óc cho dân, tận thiện, tận 

mỹ, giảng đạo, luận đức tuyệt cổ siêu kim; ngôn từ giản dị nhưng bao 

quát,  lý  sâu  nhưng  dễ  hiểu,  dẫn  sự  tích  làm  chứng  cứ  đích  xác,  nêu 

những lời nghị luận thông suốt, uyên nguyên. Quả thật là của báu truyền 

đời quý nhất, cũng là một cuốn kỳ thư về mặt tuyên giảng. Lời nào cũng 

đều là tâm pháp của Phật, Tổ, là đạo mạch thánh hiền, là đạo trọng yếu 

để đời yên, dân lành, là phương thuốc bí truyền để sáng tỏ sự trước, an 

vui  sự  sau.  Nếu  hành  theo  sách  ấy  thì  có  thể  nối  tiếp  thánh  hiền,  liễu 

sanh thoát tử như đưa bằng khoán ra lấy lại vật cũ. So với những thiện 

thư được lưu thông trong đời kia, khác nào quả núi sánh với ổ kiến, biển 

cả sánh với vũng nước vậy.... 

An  Sĩ  tiên  sinh  họ  Châu  tên  Mộng  Nhan,  còn  có  tên  là  Tư  Nhân, 

người Côn Sơn, tỉnh Giang Tô, thông suốt mọi kinh sách Tam Giáo, tin 

tưởng sâu xa pháp môn Niệm Phật. Đến tuổi nhược quan (20 tuổi) vào 



không sát sanh. Ông trường trai thờ Phật, dốc lòng nơi Tịnh Độ, tự lấy hiệu là Nhất 

Tây Cư Sĩ. Cuốn Kính Trung Kính Hựu Kính của ông được đưa vào Vạn Tục Tạng 

kinh, tập 62, đánh số 1185. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 207 

trường,  bèn  chán  khoa  cử,  phát  Bồ  Đề  tâm,  soạn  sách  giác  ngộ  con 

người, muốn cho dân chúng trước hết tạo lập được căn bản không lầm 

lỗi, rồi do đấy bèn thoát khỏi biển sanh tử. Vì thế, ông viết sách khuyên 

kiêng giết, đặt tên  là Vạn Thiện Tiên Tư, sách khuyên kiêng dâm là Dục 

Hải  Hồi  Cuồng.  Bởi  lẽ,  chúng  sanh  tạo  nghiệp  chỉ  có  hai  điều  này  là 

nhiều nhất, sửa lỗi cũng chỉ hai điều này là trọng yếu nhất. 

Lại còn soạn Âm Chất Văn Quảng Nghĩa trực tiếp đem cái tâm rủ 

lòng giáo huấn [của Văn Xương Đế Quân] triệt để mở toang ra, giãi bày 

trọn vẹn, khiến cho ngàn đời về trước, ngàn đời về sau, người dạy, người 

được dạy không ai còn tiếc nuối gì. Do kỳ tài diệu ngộ, ông dùng văn tự 

và sự tích thế gian để phát huy ý nghĩa áo diệu, u vi của Phật, Tổ, thánh 

hiền, để kẻ nhã, người tục cùng xem, trí - ngu cùng hiểu. 

Ông lại soạn cuốn Tây Quy Trực Chỉ nhằm thuyết minh đại sự niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương, liễu sanh thoát tử. Ấy là vì tích đức tu thiện 

chỉ được  phước nhân  thiên,  phước  hết  lại  phải đọa  lạc,  còn  niệm  Phật 

vãng sanh liền dự vào địa vị Bồ Tát, quyết định thẳng đến thành tựu Phật 

đạo. Ba cuốn sách trước tuy dạy người đời tu thiện, nhưng cũng có đủ 

pháp liễu sanh thoát tử. Cuốn sách này tuy dạy người liễu sanh thoát tử 

nhưng lại phải tận lực hành thiện sự thế gian. Thật đúng là hiện thân cư 

sĩ, thuyết pháp độ sanh; nếu bảo ông ta không phải là Bồ Tát tái lai, tôi 

không tin!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư 

 gởi cư sĩ Hứa Khoát Nhiên)  

* Ngài Mộng Đông nói:  “Thật vì sanh tử, phát Bồ Đề tâm, dùng tín 

 nguyện sâu trì danh hiệu Phật”.  Mười sáu chữ này là đại cương tông của 

pháp môn Niệm Phật. Đoạn khai thị này tinh vi, khẩn thiết đến cùng cực, 

hãy nên đọc kỹ. Mộng Đông Ngữ Lục từ ngữ lẫn lý lẽ đều châu đáo, là 

kim chỉ nam cho Tịnh tông. Nếu muốn tìm cầu cao hơn thì có bộ Di Đà 

Yếu Giải của Ngẫu Ích lão nhân, quả thật là hướng dẫn tốt lành thiên cổ 

độc  nhất  vô  nhị.  Nếu  có  thể  chết  lòng  nương  theo  hai  bộ  sách  ấy  thì 

chẳng  cần phải nghiên cứu hết thảy  kinh  luận,  chỉ  thường xem  đọc  ba 

kinh Tịnh Độ và Thập Yếu, ngửa tin lời thành thật của Phật, Tổ, sanh 

lòng tin chân thật, phát nguyện khẩn thiết, dùng lòng chí thành cung kính 

trì  danh  hiệu  Phật.  Dẫu  ở  trong  nhà  tối  phòng  kín  vẫn  như  đối  trước 

Phật, trời, đánh đổ nhũng ham muốn xằng bậy để khôi phục lễ nghĩa, cẩn 

thận,  kiêng  dè,  giữ  lòng  thành,  chẳng  học  đòi  những  phường  thông 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 208 

nhân108  trong  thế  gian  gần  đây  trọn  chẳng  câu  thúc,  phóng  túng  không 

kiêng dè. Quang tuy là sanh tử phàm phu, dám bảo đảm các hạ trong đời 

này sẽ từ tạ Sa Bà, cao dự hải hội, đích thân làm đệ tử của Phật Di Đà, 

làm bạn lành của Đại Sĩ.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, 

 quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Vưu Hoằng Như)  

* Sách Lịch Sử Thống Kỷ bất luận là người tin Phật hay báng Phật 

đều chịu xem, bởi đó là những chuyện được chép trong sách sử. So với 

hết thảy các thiện thư thì sách này là thiết yếu nhất để đạt được lợi ích 

thật sự.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tục Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ Niệm 

 Phật) 

 *  Muốn biết nguyên do của Thiền và Tịnh mà không xem rộng khắp 

các sách Thiền - Tịnh sẽ không thể nào hiểu được. Dẫu có thể xem rộng 

khắp, nhưng nếu không có mắt chọn lựa pháp cũng sẽ trở thành dõi nhìn 

biển cả thở than, mịt mờ chẳng biết về đâu. Do vậy, hãy nên chuyên đọc 

các  trước  thuật  Tịnh  Độ,  nhưng  các  trước  thuật  về  Tịnh  Độ  rất  nhiều, 

người chưa nhập môn khó nắm được cương yếu. Tìm lấy một tác phẩm 

dẫn  người  tiến  vào  chỗ  thù  thắng,  phân  tích  minh  bạch  giới  hạn  giữa 

Thiền  và  Tịnh,  Phật  lực  và  tự  lực,  không  gây  nghi  ngờ,  trệ  ngại,  ngôn 

ngữ đơn giản, rõ ràng, nghĩa lý bình thường, thực tế, là hướng dẫn ban 

đầu để nghiên cứu các trước thuật của cổ đức, thì có lẽ là bộ Ấn Quang 

Văn Sao chăng? Xin hãy lắng lòng nghiên cứu ắt sẽ tự biết!  (Ấn Quang 

 Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 2, Thư trả lời cư sĩ Hà Hòe Sanh)  

 Người biên tập kính cẩn nhận định:  Nay vì nghĩ cách tạo tiện lợi 

 cho người đọc Văn Sao, tôi trích lục những lời tinh xác nhất, thiết yếu 

 nhất  soạn  thành  tác  phẩm  Tinh  Hoa  Lục  này.  Những  vị  có  chí  tu  Tịnh 

 nghiệp nếu không rảnh rỗi để đọc kỹ bộ Văn Sao, chỉ lắng lòng nghiên 

 cứu bộ Tinh Hoa Lục này ắt sẽ hiểu rõ văn lẫn nghĩa Tịnh Độ như nhìn 

 vào ngọn lửa vậy! 

* Đại sư Liễu Nhiên từ lúc mới xuất gia bèn dốc chí nơi Tông thừa, 

nhọc nhằn tận lực tham cứu, lãnh hội được chỗ chỉ quy. Sau đấy, Sư vân 

du các phương, nghiên cứu cùng tột kinh luận, mới biết pháp môn Tịnh 



108 Thông nhân: Những người tự xưng là thông đạt, “thâm nhập Bát Nhã”, trọn chẳng 

giữ  thanh  quy  giới  luật,  phóng  túng  mà  vẫn  tự  coi  mình  mới  là  người  tu  hạnh  Đại 

Thừa, chê trách những người giữ giới luật là Tiểu Thừa, thiên chấp! 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 209 

Độ quả thật là biển pháp rất sâu để chư Phật, chư Tổ tự lợi, lợi người rốt 

ráo,  liền  sanh  lòng  tin  chân  thật,  tận  lực  tu  trì,  lúc  nhàn  hạ  bèn  nêu  tỏ 

những  lý  cốt  yếu  của  Thiền  và  Tịnh,  lời  lẽ  đích  xác,  thiết  thực,  khiến 

người khác tỉnh ngộ sâu xa, đặt tên Thiền Tịnh Song Úc (Thiền và Tịnh 

cùng  ra  công  gắng  sức).  Tuy  đề  xướng  Thiền  Tông,  nhưng  thật  ra  chú 

trọng Tịnh Độ ngõ hầu người tham Thiền chưa ngộ chứng có được đạo 

để liễu thoát ngay trong đời này.  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tam Biên, quyển 

 4, Lời tựa cho cuốn Thiền Tịnh Song Úc)  

 Người biên tập kính cẩn nhận định: Gầy đây, Liễu Công Thượng 

 Nhân trước tác hai cuốn sách Nhập Hương Quang Thất và Bát Nhã Tịnh 

 Độ Trung Đạo Thật Tướng Bồ Đề Luận, dùng diệu pháp sự lý viên dung 

 để làm sáng tỏ triệt để diệu nghĩa Tịnh Độ. Vì thế cảm được đức Phật 

 chứng minh, xá-lợi nhiều lần giáng xuống. 

*  Kinh  Kim  Cang  chính  là  quy  củ  chuẩn  mực  cho  con  người  hành 

khắp lục độ vạn hạnh, phổ độ hết thảy chúng sanh, chính là cương yếu 

của khắp hết thảy các pháp môn trong cả một đời giáo hóa. Ấy chính là 

ngay nơi tướng mà lìa tướng, sao lại nói không thể dung thông với Tịnh 

Độ cho được? Pháp độ sanh, chỉ có mỗi Tịnh Độ thật là bậc nhất. Muốn 

sanh  về  Tịnh  Độ  thì  phải  tịnh  cái  tâm.  Hễ  tâm  tịnh  thì  cõi  Phật  tịnh. 

Dùng tâm thanh tịnh chẳng trụ vào tướng để niệm Phật thì tâm này làm 

Phật,  tâm  này  là  Phật,  vãng  sanh  Tây  Phương,  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn, 

chính là lý sự quyết định chẳng thay đổi vậy, nào còn ngờ gì nữa?  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 3, Lời tựa cho bản đúc 

 kẽm tác phẩm Kim Cang Kinh Tuyến Thuyết)  

* Nên lấy Niệm Phật làm chủ, duyệt kinh làm phụ. Như Pháp Hoa, 

Lăng  Nghiêm,  Hoa  Nghiêm,  Niết  Bàn,  Kim  Cang,  Viên  Giác,  hoặc 

chuyên chú một kinh, hoặc lần lượt duyệt sáu kinh này cũng được.  (Ấn 

 Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư trả lời cư sĩ X... ở 

 Vĩnh Gia - 5)  

*  Có  những  cuốn  sách  ấy,  ắt  biết  trọn  các  nghĩa  lý  Tịnh  Độ,  dẫu 

không đọc khắp các kinh, cũng chẳng bị thiếu khuyết gì! Nếu chẳng biết 

pháp môn Tịnh Độ, dẫu thâm nhập Kinh Tạng, triệt ngộ tự tâm, muốn 

liễu sanh tử còn chẳng biết phải mất mấy đại kiếp mới hòng mãn được 

nguyện ấy! Thuốc A Già Đà (Phạn ngữ A Già Đà, Hán dịch là Phổ Trị (trị khắp 

tất  cả),  trị  được  hết  thảy  bệnh  tật)  trị  được  vạn  bệnh.  Không  biết  điều  này, 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 210 

đáng đau tiếc thay! Biết nhưng không tu, hoặc tu nhưng chẳng chuyên 

tâm dốc lòng, càng đáng đau tiếc hơn nữa!  (Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao Tăng 

 Quảng Chánh Biên, quyển 1, Thư gởi nữ sĩ Từ Phước Hiền)  

Lời người biên tập 

Vị  tổ  thứ  mười  ba  của Liên  tông  là  Linh  Nham  Ấn  Quang  đại  sư 

nương đại  nguyện  luân,  làm  sứ  giả  của  đức  Như  Lai,  dũng  mãnh  hiện 

thân  trong  đời  Mạt pháp  mịt  mờ,  mênh  mông,  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp, 

ngộ trọn vẹn chân thừa. Do sự giải thoát theo đường lối tu tập trong các 

môn khác khó khăn, chỉ có nương theo pháp Niệm Phật mới thoát được 

sanh tử, Sư bèn chuyên dốc đề xướng một tông Tịnh Độ, nhiếp khắp các 

căn  cơ.  Pháp  ngữ  [của  Ngài  được]  lưu  truyền  trọn  khắp  trong  ngoài 

nước.  Những người  tôn sùng,  kính  ngưỡng,  xin quy  y  nào  phải  chỉ  có 

mấy  chục  vạn  người.  Bình  sinh,  Sư  tu  trì  dũng  mãnh,  giáo  hóa  người 

khác  tha  thiết,  hàng  Tăng  Già  cận  đại  hiếm  mấy  ai  mong  sánh  bằng 

Ngài! Đến cuối cùng, Ngài buông tay liền đi, điềm lành chiếu rạng, trọn 

không  chướng  ngại  gì,  khiến  cho  những  kẻ  thấy  nghe  đều  cùng  cảm 

thán, lòng tin tưởng càng thêm kiên cố. Quả thật là bậc hiếm thấy kể từ 

sau thời Triệt Ngộ lão nhân. 

Tịnh  Thông  thẹn  được  liệt  vào  hàng  đệ  tử  của  Ngài,  nhưng  chưa 

được thân cận! Sư đã thị tịch, hận chưa báo được ân sâu, xót không cách 

gì thưa hỏi để đạt lợi ích, liền thâu thập những di trước của thầy, sớm tối 

giở xem, đọc kỹ, nghĩ chín, cảm thấy mỗi một chữ, mỗi một câu, đều là 

đuốc  huệ  trong  đường  tối,  là  bè  từ  trong  biển  khổ.  Như  cái  trống  bôi 

thuốc độc, tiếng nào cũng đều vang khắp. Như gương tròn lớn, ánh sáng 

nào cũng chiếu xen. Có điều [các di trước của Sư] từ nhiều, nghĩa rộng, 

chưa dễ suy lường, thấu hiểu; do vậy, tôi bèn trích lấy những lời tinh túy 

nhất, hoặc những câu có cùng ý nghĩa, nhưng được diễn đạt thù thắng, vi 

diệu, chọn lọc những điểm trọng yếu, lựa lấy những nghĩa u huyền, biên 

soạn thành một cuốn sách; nhưng những phần đã chọn lọc chỉ hạn cuộc 

trong hai bộ Chánh Biên và Tục Biên. 

Bạn tôi là cư sĩ Đường Huệ Tuấn vẫn hiềm chưa đầy đủ, bèn thương 

lượng với pháp sư Diệu Chân, trích lấy những đoạn trong bộ Văn Sao 

Tam  Biên  chưa  được  ấn  hành,  đưa  cho  tôi  chọn  lọc,  ngõ  hầu  chỉ  đọc 

những phần tinh hoa trong toàn tập lại đạt được hiệu quả to lớn. Tổng 

hợp ba bộ Văn Sao Chánh Biên, Tục Biên, Tam biên, soạn ra ba trăm ba 

mươi  đoạn,  lại  dựa  theo  thứ  tự  trong  tác  phẩm  Chánh  Biên  Gia  Ngôn 

Lục để chia thành mười phần, dựa theo [ý nghĩa của từng] câu văn để 

chấm câu tường tận cho dễ đọc, đặt tên là Ấn Quang Đại Sư Văn Sao 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 212 

Tinh Hoa Lục, xếp vào loại tài liệu quý, để giúp mình tìm tòi, lần gỡ đầu 

mối, hòng khích lệ chính mình tinh tấn mà thôi, chưa vội trình cho người 

khác biết. Dần dần, sách được các vị đại đức ở Thượng Hải, Tô Châu 

nghe biết, lấy về xem. 

Do tác phẩm này chưa bằng được một phần mười nguyên tác, nhưng 

tâm truyền của Phật, Tổ, đạo mạch của thánh hiền, ý chỉ huyền áo của 

Tịnh  Độ,  công  huân  kỳ  diệu  của  pháp  Trì  Danh,  phàm  những  lời  bàn 

xứng tánh nói đúng như sự thật của thầy tôi đã đều được chọn lọc không 

còn sót, nếm một giọt nước biển ắt biết được trọn vị của biển cả; họ bèn 

cùng đề nghị ấn hành hòng tạo lợi ích cho những người cùng hàng. Lại 

được  hai  vị  pháp  sư  Liễu  Nhiên  và  Đức  Sâm  chiếu  theo  nguyên  tác, 

giám định cặn kẽ, nên tác phẩm mới được hoàn thiện. 

Xưa kia, trong bức thư trả lời ông Ly Ẩn Tẩu, đại sư đã từng dạy: 

 “Văn của tôi tuy không nêu tỏ được điều gì lớn lao, nhưng kẻ sơ cơ đọc 

 đến sẽ hiểu rõ ràng giới hạn giữa Thiền và Tịnh, lợi ích lớn nhỏ giữa 

 Phật lực và tự lực, rành rành như nhìn vào ngọn lửa, sẽ tự chẳng đến 

 nỗi  muốn  liễu  sanh  tử  mà  chẳng  biết  đường  nẻo!  Cũng  như  trong  hết 

 thảy  các  pháp  sẽ  thấy  pháp  nào  cũng  viên  diệu,  nhưng  chẳng  đến  nỗi 

 không  có  pháp  nào  thích  hợp  để  hành  theo”.   Thêm  nữa,  trong  thư  gởi 

cho cư sĩ X... ở Vĩnh Gia, Sư dạy:  “Khuyên một người sanh về Tịnh Độ 

 chính là thành tựu một chúng sanh thành Phật. Phàm một người thành 

 Phật sẽ độ vô lượng chúng sanh, nhưng công ấy do ta khởi xướng, công 

 đức lợi ích ấy há thể nghĩ bàn được sao?”    

Tâm độ sanh của đại sư đến tột cùng đời vị lai vẫn vô cùng tận. Chỉ 

mong những ai đọc cuốn sách này sẽ y giáo phụng hành, rộng vì người 

khác  diễn  thuyết,  hoặc  bỏ  tiền  của  lưu  thông,  tự  lợi  lẫn  lợi  tha,  chẳng 

những  đạt  được  được  vô  lượng  vô  biên  phước  đức,  mà  còn  sẽ  chẳng 

khác gì có cùng lời ăn tiếng nói với đại sư, tiếp nhận pháp do ngài trao 

truyền, như đã nắm chắc bằng khoán sanh về Tịnh Độ. Tịnh Thông trí 

huệ hẹp hòi, kém cỏi, đối với di huấn rộng lớn tinh vi của thầy, chỉ hơi 

hiểu biết được ngoài rìa, chưa thể thấu hiểu cùng tột, thật khó thể nào 

tránh khỏi lỗi lầm bỏ sót châu ngọc, vẫn mong những vị đại đức trong 

cõi đời dạy bảo cho. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 213 

Đầu Thu năm Giáp Ngọ, tức năm 1954, Bồ Tát Giới đệ tử Lý Tịnh 

Thông  ở  Hải  Diêm,  pháp  danh  Tông  Kính,  viết  tại  Văn  Tánh  Lư  ở 

Thượng Hải vào năm 77 tuổi. 



Phụ Lục  

Công Đức In Tạo Kinh Tượng 

Pháp sư Hoằng Nhất giảng, cư sĩ Vưu Tích Âm bút ký 

Chúng sanh trầm luân trong biển khổ, ắt phải nhờ vào thuyền Từ cứu 

giáo hóa, hướng dẫn thế gian hoàn toàn cậy vào kinh - tượng để duy trì 

hầu truyền đăng cho vô tận đời sau. Do bởi lẽ ấy, phàm những ai có thể 

phát tâm đối với kinh Phật, tượng Phật, hoặc khắc, hoặc chép, hoặc tạc, 

hoặc đắp, hoặc thếp vàng, hoặc vẽ vời; đối với các cách in tạo như thế 

hoặc cạn kiệt tâm mình, một mình ra sức lo liệu, hoặc vì sức mình chẳng 

đủ  bèn  khuyên  bảo  rộng  rãi  mọi  người,  hoặc  lưu  thông  [những  kinh 

tượng] người khác đã in tạo để cúng dường, hoặc thấy người khác vừa in 

tạo bèn tán trợ hoặc hoan hỷ thì công đức của những người ấy đều thật 

rộng, thật lớn, chẳng thể dùng toán số tầm thường để tính toán được. Vì 

sao vậy? Phật lực vô biên khéo dẹp các khổ; chúng sanh vô lượng nghe 

pháp khó lắm! Nay những người gây công đức in tạo ấy khai thông cầu 

pháp,  hoằng  dương  sự  giáo  hóa  rộng  lớn,  thí  rộng  khắp  bè  báu,  giúp 

khắp  những  ai  hữu  duyên.  Tâm  lượng  ấy  rộng  lớn  quả  thật  chẳng  thể 

nghĩ bàn. Vì vậy, công đức ấy cũng rộng lớn chẳng thể nghĩ bàn. Nay 

kính cẩn đem những lời vốn do kinh dạy, nêu đại lược mười điều lợi ích 

to lớn, kính cẩn dùng lời văn nông cạn để lần lượt trình bày như sau:  

1)   Các  thứ  tội  lỗi  đã  tạo  trước  đây  hễ  nhẹ  bèn  lập  tức  tiêu  diệt, 

 nặng thì cũng chuyển thành nhẹ: Tham - sân - si là chủng tử tạo thành 

oan  nghiệt,  thân  -  khẩu  -  ý  là  cơ  quan  để  làm  ác.  Đêm  thanh  tự  kiểm 

điểm, đời này đã phạm nhiều tội chẳng thể tính được. Nếu gộp những tội 

đã phạm trong nhiều đời thì tội nghiệp đã tạo nhiều như núi băng nơi xứ 

lạnh,  chẳng  thể  không  sợ  hãi!  Tuy  nhiên,  tội  tánh  vốn  không,  nếu  dấy 

động tâm cơ chuộc tội, thệ nguyện lưu thông thánh kinh (kinh điển nhà 

Phật), trang nghiêm tượng Phật, thì núi băng tội ác một khi gặp phải huệ 

nhật lẽ nào chẳng tiêu giảm không dấu vết ư? 

2)  Thường được cát thần (thiện thần) ủng hộ, hết thảy tai nạn ôn 

 dịch,  nước,  lửa,  giặc  cướp,  đao  binh,  lao  ngục  đều  chẳng  bị  hứng 

 chịu:  Những  thứ  ác  báo  trong  nhân  gian  không  gì  chẳng  phải  là  do  ác 

nghiệp  đã  tạo trong nhiều đời  cảm  thành.  Thiện lực  trong  một  niệm  có 

thể xoay chuyển được lòng trời. Tu hành thiện nghiệp phải bắt đầu thực 

hiện từ công đức thù thắng nhưng thuận tiện, dễ làm nhất là in tạo kinh 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 215 

tượng, công đức ấy sẽ cảm động những vị thần tốt lành nên sẽ được họ 

hộ  vệ. Điều  này  quả thật có  mối  quan hệ lợi  ích  lẫn  nhau. Bởi  lẽ  dù là 

thần  đạo  hay  thiên  đạo,  nói  theo  Phật  pháp,  đều  bị  túc  nghiệp  sai  sử, 

chưa thoát khỏi cái nhân khổ luân chuyển bao kiếp. Do vậy, khi đức Như 

Lai thuyết pháp thường có vô số thiên thần cung kính ủng hộ. Khi ngài 

A  Nan  kết  tập  kinh,  tứ  đại  thiên  vương  nâng  án.  In  tạo  kinh  tượng  là 

chuyện chư thiên long thần hoan hỷ phi thường. Do công đức này, cảm 

được những vị thần tốt lành thường ủng hộ cho. Hết báo thân này, lìa các 

tai ách. Đây là chuyện phải như vậy chứ không phải nhờ may mắn [mà 

được cát thần ủng hộ] đâu nhé! 

3)   Oán  đối  đời  trước  đều  được  lợi  ích  nơi  pháp,  được  giải  thoát, 

 vĩnh viễn thoát khỏi nỗi khổ tầm cừu báo phục: Hết thảy các thứ hành 

vi  ngang  ngược  kết  oán  như  tranh  giành,  ghen  ghét,  dối  trá,  vu  hãm, 

cướp đoạt, tàn sát… trong nhân gian không gì chẳng bắt nguồn từ ý niệm 

tự tư tự lợi. Phật pháp lấy phá trừ Ngã Chấp làm công trình bậc nhất để 

cứu khổ, gột sạch nạn. In tạo kinh tượng lợi ích khắp nhân gian, là công 

đức pháp thí chẳng thể nghĩ bàn, ảnh hưởng rất rộng. Một giọt mưa pháp 

thừa sức dập tắt lửa sân oán đối nhiều đời, hóa thù thành ân, chuyển họa 

thành phước, quyền ấy có bao giờ chẳng do chính ta thực hiện? 

4)   Dạ-xoa,  ác  quỷ  chẳng  thể  xâm  phạm.  Rắn  độc,  cọp  đói  chẳng 

 làm hại được: Hạnh xấu keo tham là cái nhân sâu xa khiến đọa lạc trong 

quỷ đạo. Lửa sân vô minh là điềm gây nên tai ương độc trùng. Kết oán 

nhiều đời, tầm thù trăm kiếp. Ác duyên chưa chín muồi, mặc ý tiêu dao; 

đến  khi  cơ  hội  đã  tới,  nhờ  ai  giải  cứu?  Quỷ  mị  xâm  hại,  cọp  rắn  bức 

bách.  Oan  nghiệt  do  mình  tự  gây,  chẳng  phải  là  chuyện  ngẫu  nhiên. 

Người tu kinh sợ, in tạo kinh tượng, hành sẵn chuyện sám hối tội. Do 

vậy, dù có ác duyên cũng đều tiêu trừ được. Nếu lâm vào hiểm địa liền 

hóa thành đường bằng phẳng. 

5)  Tâm được an ủi, ngày không hiểm sự, đêm không ác mộng, vẻ 

 mặt tươi sáng, khí lực sung mãn, việc làm tốt lành, thuận lợi: Trần thế 

đông  người,  mười  phần  có  đến  bảy  tám  phần  gặp  cảnh  kinh  hãi,  ưu 

phiền,  nghi  ngờ,  buồn  bã,  áo  não,  oán  hận,  thống  khổ.  Trong  một  đời 

chúng ta, trong mười phần có đến bảy tám phần lâm vào cảnh kinh hãi, 

ưu phiền, nghi ngờ, buồn bã, áo não, oán hận, thống khổ. Ấy là vì chấp 

ngã, những gì ở ngoài ta đều đứng vào vị trí đối lập, một mình kháng cự 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 216 

mọi  người,  còn  gì  nguy  hơn?  Huống  chi  dục  tâm  khó  thỏa  giống  như 

hang  sâu.  Vô  sự  lại  tự  khuấy  rộn  mình,  không  gió  cũng  nổi  sóng.  Đấy 

chính là lý do   “hình là  đầm tội, thân là  gốc  khổ”  vậy. Phật pháp khéo 

diệt các gốc khổ, những người in tạo kinh tượng sẽ được đượm pháp vị 

nên thông sáng, hoặc ngầm được gia bị nên trở thành thông suốt, nhanh 

lẹ,  các  chướng  tiêu  sạch,  tâm  yên,  thần  khỏe,  thân  sắc  tươi  nhuận  là 

chuyện chắc chắn vậy! 

6)  Chí tâm phụng sự pháp, dẫu không mong cầu, tự nhiên cơm áo 

 dư dật, gia đình hòa thuận, phước thọ dài lâu: Cư xử với người, thấy 

biết chỉ một niềm chân thật, hễ có cơ hội bèn vội làm ngay, không suy 

tính, không mong cầu. Phát tâm thật chân thành, thiết tha, vận dụng hết 

sức lực, tự nhiên thành tựu thật cao trỗi. Đối với việc in tạo kinh tượng, 

chí  thành  ngút  trời, người  chí  tâm  phụng  sự  pháp,  thực  hiện  bằng  lòng 

chân  thiết  khẩn  khoản  như  thế,  dẫu  chẳng  tính  đến  công  đức  mà  công 

đức  đạt  được  quả  thật  không  hạn  lượng.  Ở  đây  chỉ  nói  lên  một  phần 

phước thế gian người ấy đạt được mà thôi, tự nhiên mỗi một điều đều đạt 

đầy đủ, không chút khiếm khuyết. Nếu lại có người tâm ôm hy vọng rồi 

mới làm điều thiện, do phát tâm không chân thật, thiết tha, kết quả liền 

nhỏ nhoi, mỏng manh, ấy là điều có thể đoan chắc. Tuy nhiên, một niệm 

lành, một đồng nhỏ nhặt đều chẳng luống uổng, đều có vô lượng quả thù 

thắng.  Ví  như  một  hạt  thóc  gieo  xuống  đất  màu  mỡ,  một  biến  thành 

trăm,  sau  năm  lần  biến  đổi,  bèn  hóa  thành  trăm  vạn  triệu.  Người  tạo 

công đức hoằng pháp há chẳng thể có kế sách lớn lao, không có quyết 

tâm như vậy hay sao? 

7)   Lời  nói  việc  làm  khiến  trời  người  hoan  hỷ,  đến  bất  cứ  đâu 

 thường được nhiều người dốc lòng thành yêu mến hâm mộ, cung kính 

 lễ bái: Đời trước mang lòng ganh ghét, thốt lời phỉ báng, nêu chuyện ác 

của người, bộc lộ chỗ dở của người, thỏa ý một chốc, chết đi trầm luân 

trăm  kiếp,  thảm  khổ  muôn  bề,  chịu  đủ  hết  thảy  ác  báo.  Một  mai  sanh 

trong nhân gian, nhân duyên xấu hèn, đi đến bất cứ đâu đều bị chán ghét, 

làm  bất  cứ  chuyện  gì  đều  không  kết  quả.  Nhưng  người  hoằng  dương 

Phật pháp đã gieo nhân lành từ đời trước, giữ tấm lòng báo ân, mang tâm 

niệm lợi lạc mọi người, hoặc tịnh tam nghiệp tạo công đức chép kinh, vẽ 

tượng, hoặc bỏ ra nhiều tiền để làm công đức in kinh, tạo tượng, sẽ đạt 

được phước thù thắng chẳng thể tính lường. Hiện tại, hết thảy mọi người 

kính yêu người ấy, vốn là do công đức hoằng pháp trong đời trước mà 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 217 

ra. Sau này, hết thảy những người khiến cho đại chúng vui mừng, kính 

trọng,  quả  thật  cũng  là  do  công  đức  hoằng  pháp  trong  hiện  tại  mà  ra. 

Trồng  cây  gai  được gai  góc, trồng  sen được  ngó  sen, mỗi  một  hậu  quả 

đều do mình gieo trồng vậy. 

8)   Ngu  chuyển  thành  trí,  bệnh  tật  thành  khỏe  mạnh,  khốn  đốn 

 chuyển  thành  hanh  thông.  Làm  thân  phụ  nữ  thì  đến  khi  báo  hết, 

 nhanh chóng chuyển thành thân nam: Đời trước keo lận trong việc dạy 

dỗ, cũng như phóng túng buông lời báng pháp, mặc sức hủy báng người 

có  đức  thì  tội  nặng  trầm  luân  ắt  phải  chịu  về  sau.  Lại  còn  bị  quả  báo 

nhiều kiếp ngu xuẩn, vô tri. Đời trước vì bụng miệng tham lam nên mặc 

sức giết hại muông thú, chim chóc, cũng như từng làm phường chài, đồ 

tể,  thợ  săn,  đầu  bếp,  cũng  như  từng  nắm  quyền  chế  tạo  hung  khí,  hỏa 

khí, độc dược v.v… giúp cho sát nghiệp hung ác của người khác được 

thành  tựu  thì  sau  khi  tội  nặng  trầm  luân  đã  trả  hết,  lại  còn  phải  bị  quả 

báo nhiều kiếp tàn phế, bệnh ngặt. Đời trước tham dục không nhàm, chỉ 

biết bóc lột người để béo thân mình, keo tiếc, tàn tệ, chẳng chịu mở túi 

tiền  châu  cấp  thì  sau  khi  trả  hết  tội  nặng  trầm  luân,  lại  còn  bị  quả  báo 

nhiều kiếp bần cùng khốn khổ, tai ách. Đời trước tri kiến hẹp hòi, mang 

tâm dua vạy, xảo ngôn bóng bẩy, giấu diếm, thêu dệt dối trá, lựa dịp đưa 

đẩy, đo lường thiếu hụt, chần chừ, lười nhác, dựa dẫm thành tánh, phiền 

não cấu nặng nề, oán hận, phẫn nộ dễ phát, tâm đố kỵ sâu dầy, tình dục 

lừng  lẫy  thì  sau  khi  trả  hết  tội  nặng  trầm  luân,  lại  còn  phải  nhiều  kiếp 

mắc báo làm thân nữ. Chỉ có Phật pháp khéo cởi gỡ các ràng buộc. Biển 

khổ  vô  biên,  quay  đầu  lại  là  bờ,  núi  tội  muôn  nhận109,  dứt  niệm  liền 

thành không. Do vậy, nhờ công đức vô thượng của việc kiền thành lưu 

truyền  kinh  Phật,  trang  nghiêm  tượng  Phật,  tội  tích  lũy  từ  quá  khứ  tự 

nhiên giảm trừ, phước thù thắng trong vị lai ngầm được viên mãn thành 

tựu. 

9)  Vĩnh viễn lìa ác đạo, thọ sanh trong thiện đạo. Tướng mạo đoan 

 chánh, thiên  tư siêu  việt, phước  lộc thù  thắng:  Hết thảy  hàm  linh  xả 

thân, thọ thân, qua lại trong sáu đường như bánh xe quay. Ngàn đời vạn 

kiếp  thường  trong  cảnh  mộng,  làm  thiện  không  ngừng,  tội  hết  ắt  thăng 

lên. Kiêu căng, phóng túng quên gốc, gieo nhân đọa lạc. Làm ác lắm nỗi, 

phước  hụt,  thọ  tổn  trăm  ngàn  vạn  lần,  ác  báo  thật  đáng  kinh  hãi!  Địa 

ngục, ngạ quỷ và súc sanh đọa trong ba đường ác, muôn kiếp trầm luân. 



109 Nhận: Đơn vị đo lường thời cổ, một Nhận bằng khoảng chừng tám thước Tàu. 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 218 

Khó được  dễ  mất,  thân  người  như  vậy  đó!  Tạo  nghiệp  Thập  Thiện,  tu 

hành Ngũ Giới, sanh trong trời người, túc phước chẳng nhẹ! Chư Phật 

Như  Lai  thương  lẫn  xót  đều  sâu,  rộng  thuyết  pháp  cho,  đầu  tiên  chú 

trọng nhiếp tâm, chánh niệm vô tác, lìa cấu vượt trần. Vì thế, in tạo kinh 

tượng  thì  khế hợp  tâm  Phật; chỉ  mang  ý nguyện  nhỏ nhặt  này  đã gieo 

nhân phước. Từ đấy  về sau, làm bậc tái lai, các phước trọn đủ, lỗi lạc 

siêu quần. 

10)   Có thể  làm  các thứ  thiện căn cho  hết  thảy  chúng sanh, dùng 

 tâm  chúng  sanh  làm  đại  phước  điền,  đạt  vô  lượng  quả  thù  thắng. 

 Sanh ở nơi đâu cũng thường được thấy Phật nghe pháp, mãi cho đến 

 khi  Tam  Huệ rộng mở, tự  chứng  Lục  Thông, mau được thành Phật. 

Trong  thời  đức  Phật  có  những  người  ở  trong  một  thành  khó  thể  nhiếp 

hóa. Phật nói những người ấy có duyên với ngài Mục Liên. Do đó bèn 

sai  ngài  Mục  Liên  qua  đấy.  Dân  chúng  toàn  thành  quả  nhiên  đều  dốc 

lòng nhận lãnh sự giáo hóa. Các đệ tử hỏi Phật về nhân duyên, Phật dạy: 

“Trong kiếp xưa, Mục Liên từng làm tiều phu, một ngày nọ lên non đốn 

củi, kinh động vô số ong bay tán loạn, thế thật hung hăng, toan đến xâm 

phạm.  Mục  Liên  răn  chúng  đừng  hành  hung, lại  còn  khuyên  nhủ:  „Các 

người đều có Phật tánh, mai này nếu ta thành đạo, sẽ độ các ngươi‟. Nay 

dân chúng trong thành ấy chính là hậu thân của bầy ong khi đó. Do Mục 

Liên từng phát một niệm độ hết thảy, nên có duyên với họ”. Gieo nhân 

trong nhiều kiếp trước, một mai cơ duyên chín muồi, thâu được quả thù 

thắng chẳng thể nghĩ bàn này. Do đây mà thấy, chúng ta trong nhiều đời 

trải qua  nhiều  thời  đại, nơi  nơi  từng  tiếp xúc  vạn  loại, mỗi  mỗi đều  có 

duyên với ta. Tâm địa hết sức linh diệu của mỗi một chúng sanh đều có 

thể làm phước điền vô thượng cho ta và người cùng được lợi. Ta đã gieo 

rắc hạt giống phước đức trong tâm điền của mỗi một chúng sanh thì mỗi 

một  chúng  sanh  đều  có  đại  duyên  với  ta.  Trong  tâm  điền  của  hết  thảy 

chúng sanh đã kết vô lượng quả phước to lớn. Tuy nói là [thành tựu] quả 

phước lớn lao vô lượng đời không hết, nhưng nói đó chính là gieo nhân 

cho  phẩm  vị  diệu  trang  nghiêm  trong  thời  kỳ  đạo  quả  thành  thục  cũng 

không phải là không đúng. 

Vả  nữa,  chúng  ta  trước  hết phải  đối trị  sao  cho  tâm  điền  của  chính 

mình thanh khiết để tiếp nhận vô thượng pháp bảo của mười phương tam 

thế chư Phật Như Lai, tạo thành chủng tử để thoát thai đổi cốt, chuyển 

phàm thành thánh. Thân ta có đại nhân duyên với mười phương tam thế 

 Ấn Quang Đại Sư Văn Sao Tinh Hoa Lục                                                trang 219 

chư Phật Như Lai. Mỗi một công đức thù thắng nơi biển nguyện của chư 

Phật đều nhiếp trong tâm ta, nguyện của ta và nguyện của Phật không sai 

biệt.  Từ  nguyện  (nguyện  lực  từ  bi)  của  chư  Phật  cùng  nhiếp  thọ,  nhân 

trùm biển quả, quả thấu nguồn nhân, vô biên phước thù thắng được kết 

tạo trong chân tâm in tạo kinh tượng hoằng pháp lợi sanh ngày hôm nay. 

Phổ  nguyện  hết  thảy  những  kẻ  hữu  duyên  trong  hiện  tại  và  vị  lai  hãy 

khéo tìm phước điền, khéo kết thắng duyên, chớ mặc cho quang âm tốt 

đẹp nhất có diệu dụng trong hiện tiền như nước cuồn cuộn trôi qua trước 

mắt, chảy qua dưới chân! 



 Nguyện đem công đức này hồi hướng cho hết thảy phụ mẫu, tổ tiên, 

 sư trưởng, quyến thuộc, các tịnh lữ, những người hữu duyên, hoan hỷ, 

 tán  thán, tu  trì  pháp  môn  Tịnh  Độ,  hoặc  những  ai  chê  gièm  pháp  môn 

 Niệm Phật đều cùng được vãng sanh Cực Lạc, cùng chứng đại Bồ Đề. 



cover_image.jpg
AnQuangVanSaoTi
nhHoalL.uc





